CZWARTA INSTRUKCJA KONGREGAC]I DS. KULTU BOZEGO I
DYSCYPLINY SAKRAMENTOW DLA POPRAWNEGO
WPROWADZENIA SOBOROWE] KONSTYTUC]I O LITURGII (ART. 37
-40) “LITURGIA RZYMSKA I INKULTURACJA”

WSTEP

W Obrzadku rzymskim w przesztosci dopuszczana uprawniona
réznorodnos¢, zostata ponownie przewidziana przez Sobér
Watykanski Il w Konstytucji Sacrosanctum Concilium, przede
wszystkim na Misjach . “W sprawach, ktore nie dotyczg wiary lub
dobra powszechnego, nawet w Liturgii Kos$ciét nie chce narzucac
sztywnych jednolitych form”. Kos$cidél, ktory znat i nadal zna
réznorodnos¢ form i rodzin liturgicznych, uwaza, ze ta
réznorodnosc¢ nie tylko nie szkodzi jego jednosci, ale ja
dowartosciowuje.

Papiez Jan Pawet Il w Lisci e Apostolskim Vicesimus quintus annus
uznat wysitek zmierzajacy do zakorzenienia Liturgii w r6znych
kulturach za zadanie wazne dla odnowy liturgicznej. Praca ta,
przewidziana juz w poprzednich Instrukcjach i ksiegach
liturgicznych, powinna by¢ kontynuowana, w Swietle doswiadczen,
przyjmujac - tam, gdzie jest to konieczne - wartosci kulturowe,
“ktére mozna pogodzi¢ z prawdziwym i autentycznym duchem
Liturgii, z poszanowaniem zasadniczej jednosci Obrzadku
rzymskiego, znajdujacej wyraz w ksiegach liturgicznych”.

NATURA NINIEJSZE] INSTRUKCJI



Z polecenia Ojca Swietego Kongregacja ds. Kultu Bozego i
Dyscypliny Sakramentow przygotowata niniejsza Instrukcje, w
ktorej ustala sie Normy w celu dostosowania Liturgii do charakteru i
tradycji r6znych narodow, zawarte w artykutach 37-40 Konstytucji
Sacrosanctum Concilium ; zostajg w niej precyzyjniej wyjasnione
niektore zasady, wyrazone we wspomnianych artykutach
Konstytucji o Liturgii przy pomocy poje¢ ogolnych. Zalecenia
niniejszej Instrukcji sg przedtozone w bardziej odpowiedniej formie,
a w koncu jasniej okresla sie sposob postepowania w celu takiego
ich zachowania, by ta dziedzina byta wprowadzana w zycie juz tylko
wedtug ustalonych tu zalecen. Chociaz zasady teologiczne dotyczace
zagadnien wiary i inkulturacji oczekujg jeszcze na poglebienie,
Kongregacja uznata za uzasadnione poméc Biskupom i
Konferencjom Episkopatu rozwazy¢ adaptacje przewidziane juz w
ksiegach liturgicznych lub wprowadzic¢ je wedtug prawa; poddac
krytycznej analizie mozliwosci by¢ moze j uz uzgodnione, a w koncu,
jesli w pewnych kulturach potrzeba duszpasterska pilnie wymaga
tej formy adaptacji Liturgii, ktorg Konstytucja o Liturgii nazywa
“gtebsza” a rownoczesnie okresla jg jako “trudniejszg”,
zorganizowac jej wykorzystanie i zastosowanie, wedtug prawa, w
sposOb bardziej dostosowany.

UWAGI WSTEPNE

Konstytucja Sacrosanctum Concilium méwita o dostosowaniu
Liturgii, wskazujac jego niektére formy. Nastepnie Urzad
Nauczycielski Kosciota uzyt pojecia “inkulturacja” dla bardzo
konkretnego okreslenia “wcielenia Ewangelii w kultury miejscowe a
jednoczes$nie wprowadzenia tychze kultur do zycia Kosciota”.
“Inkulturacja oznacza wewnetrzng transformacje autentycznych



wartosci kulturowych poprzez ich integracje z chrzescijanstwem i
zakorzenienie chrzescijanstwa w roznorodnych ludzkich kulturach”.

Zmiana stownictwa jest zrozumiata takze w dziedzinie Liturgii.
Pojecie “przystosowanie”, zapozyczone z jezyka misyjnego, mogto
nasuwac mys$l przede wszystkim o zmianach, majacych charakter
wyjatkowy i zewnetrzny. Pojecie “inkulturacja” moze lepiej stuzy¢
wyrazeniu podwojnego wymiaru dziatania: “Poprzez inkulturacje
Kos$cidt wciela Ewangelie w rozne kultury i jednoczesSnie
wprowadza narody z ich kulturami do swej wtasnej wspoélnoty”. Z
jednej strony przenikanie Ewangelii w okreslone sSrodowisko
spoteczno-kulturowe “uzyznia je od wewnatrz bogactwami z
wysoka, umacnia, uzupetnia i naprawia w Chrystusie”. Z drugiej
strony Kosciotl przyswaja sobie te wartosci, jesli sg zgodne z
Ewangeliag: “Kosciét... postuzyt sie dorobkiem réznych kultur, azeby
Chrystusowe oredzie zbawcze rozpowszechniac... oraz wyjasniac je,
badag¢, gtebiej zrozumiec oraz lepiej wyrazi¢ w odprawianiu Liturgii
i w zyciu wielopostaciowej spotecznosci wiernych”. Ten podwdjny
wymiar oddziatujacy w inkulturacji wyraza jeden z elementéw
tajemnicy Wcielenia.

Tak rozumiana inkulturacja ma swoje miejsce zaré6wno w kulcie
chrzescijanskim, jak réwniez na innych polach zycia Kosciota.
Stanowi ona jeden z aspektéw inkulturacji Ewangelii, wymagajg cej
prawdziwej integracji , w zycie wiary kazdego narodu, raczej
trwatych wartosci kultury niz jej wyrazow przejSciowych. Powinna
wiec by¢ SciSle potaczona z szerszym dziataniem, z
zaprogramowanym duszpasterstwem, ktére obejmowatoby catos¢
kondycji ludzkie;j.



To ztozone i cierpliwe dziatanie, tak jak wszystkie formy
oddziatywania ewangelizacyjnego, wymaga metodycznego i
poglebionego zadania poszukiwania i rozeznawania. Inkulturacja
zycia chrzescijanskiego oraz jego obrzedow liturgicznych, dla catego
narodu, powinno by¢ zresztg owocem stopniowego dojrzewania w
wierze .

Niniejsza Instrukcja bierze pod uwage bardzo zréznicowane
sytuacje. Na pierwszym miejscu kraje o tradycji niechrzescijanskiej,
w ktérych Ewangelia byta gtoszona w czasach nowozytnych przez
misjonarzy, ktorzy jednoczesnie przyniesli Obrzadek rzymski. Jest
dzisiaj lepiej widoczne, ze “wchodzac w kontakt z kulturami, Kosciét
winien przyjac¢ to wszystko, co w tradycjach narodéw jest mozliwe
do pogodzenia z Ewangelig, aby do nich dostosowac¢ bogactwa
Chrystusa i wzbogacic¢ sie samemu rozlegta madroscig narodow
ziemi” .

Inna sytuacja zachodzi w krajach o starozytnej chrzescijanskiej
tradycji zachodniej, w ktérych od dawna kulture przenikata wiara
oraz Liturgia wyrazana w Obrzadku rzymskim. Utatwito to w tych
krajach przyjecie reformy liturgicznej, a mozliwosci przystosowania
przewidziane w ksiegach liturgicznych powinny wystarczy¢, by
odpowiednio odpowiedzie¢ na uprawnione zréznicowania lokalne
(por. nizej; nr 53-61). Jednak w niektdrych krajach, w ktérych
wspoétistnieje wiele kultur, zwtaszcza z powodu imigracji, trzeba
uwzglednic¢ problemy szczegbtowe, jakie wynikajg z tego typu
sytuacji (por. nizej; nr 49).

Trzeba rowniez zwraca¢ uwage na stopniowe pojawianie sie
zaréwno w krajach o tradycji chrzes$cijanskiej, jak i
niechrzes$cijanskiej, kultury naznaczonej obojetnoscig lub brakiem
zainteresowania dla religii .



W przypadku takiej sytuacji nie nalezy méwic o inkulturacji Liturgii,
poniewaz nie tyle chodzi w tych przypadkach o przyjecie
istniejacych wczesniej wartosci religijnych przez ich ewangelizacje,
ile o potozenie nacisku na formacje liturgiczng i odnajdywanie
najbardziej dostosowanych srodkow w celu dotarcia do umystéw i
serc.

[. PROCES INKULTURACJI W HISTORII ZBAWIENIA

Zagadnienia pojawiajace sie obecnie przy inkulturacji Obrzadku
rzymskiego moga znalez¢ wyjasnienie w historii zbawienia; w
réznych formach dokonywat sie w niej proces inkulturacji.

W catej swojej historii, Izrael zachowywat pewnos¢, ze jest narodem
wybranym przez Boga, Swiadkiem Jego dziatania i mitoSci wsréd
narodow. Jesli od narodow sgsiednich przejat pewne formy kultu, to
jednak wiara w Boga Abrahama, Izaaka i Jakuba - wcielajac te
elementy do swojej praktyki religijnej - dokonywata w nich
gtebokich zmian, dotyczacych przede wszystkim znaczenia a czesto
formy, majacych na celu sprawowanie pamigtki wielkich dziet
Bozych w swojej historii.

Spotkanie Swiata zydowskiego z madros$cig grecka otworzyto nowg
forme inkulturacji; przektad Biblii na jezyk grecki wprowadzit
Stowo Boze w Swiat, ktéry byt dla niego zamkniety i przyczynit sie,
pod natchnieniem Bozym, do ubogacenia Pisma Swietego.

Stary Testament jest historig zbawienia a kultura narodu
wybranego stuzyta przygotowaniu przyjscia Syna Bozego. Prawo



Mojzeszowe, prorocy i psalmy (por. tk 24, 27 i 44) miaty na celu
przygotowac na zrozumienie zycia i oredzia Jezusa. Przychodzac na
ziemie, Syn Bozy - “zrodzony z niewiasty, zrodzony pod Prawem”
(por. Ga 4, 4) - zwiazat sie z warunkami spotecznymi i kulturowymi
ludzi, z ktorymi zyt i modlit sie. Stajac sie cztowiekiem, przyjat
narod, kraj i epoke, ale na mocy wspdlnej natury ludzkiej
“zjednoczyt sie w pewien sposob z kazdym cztowiekiem”.
Rzeczywiscie, “wszyscy jesteSmy w Chrystusie, a nasza wspdlna
natura zyje na nowo w Nim. Dlatego nazywa sie Go nowym
Adamem” .

Chrystus, ktéry zechciat dzieli¢ naszg ludzka nature (por. Hbr 2, 14),
umart za wszystkich, aby zgromadzi¢ w jedno wszystkie
rozproszone dzieci Boze (por.] 11, 52). Przez swoja Smierc¢ chciat
obali¢ mur dzielgcy ludzi, czynigc z Izraela i innych narodéw jeden
lud. Mocg swojego zmartwychwstania przycigga On do siebie
wszystkich ludzi i tworzy w sobie jednego nowego Cztowieka (por.
Ef2,14-16;] 12, 32). W Nim narodzit sie juz nowy $wiat (por. 2 Kor
5, 16-17), a kazdy moze sta¢ sie nowym stworzeniem. W Nim
ciemnos$c¢ ustepuje Swiattu, obietnica staje sie rzeczywistosciag, a
wszystkie dazenia religijne cztowieka znajdujg swoje wypekienie.
Przez ofiare swojego ciata, ztozong raz na zawsze (por. Hbr 1 0, 10),
Jezus Chrystus ustanowit petnie kultu w Duchu i prawdzie, w
nowosci, ktorej pragnat dla swoich uczniéw (por. ] 4, 23-24).

“W Chrystusie... otrzymaliSmy petnie kultu Bozego”. W Nim mamy
naszego Arcykaptana, wybranego sposrdd ludzi (por. Hbr 5, 1-5; 10,
19-21), “zabity wprawdzie na ciele, ale powotany do zycia Duchem”
(1 P 3, 18). Chrystus i Pan uczynit nowy lud “krolestwem -
kaptanami dla Boga i Ojca swojego” (Ap 1, 6; por.5, 9-10) . Zanim
jednak zapoczatkowatl w swojej krwi Tajemnice Paschalng, ktéra
stanowi istote kultu chrzescijanskiego, zechcial On ustanowi¢
Eucharystie, pamigtke swojej Smierci i swojego zmartwychwstania,



az do swojego ponownego przyjscia. Tutaj znajduje sie zasada
Liturgii chrzes$cijanskiej oraz osrodek jej formy obrzedowe;.

W chwili wstepowania do Ojca, Chrystus zmartwychwstaty
zapewnia uczniow o swojej obecnosci i posyta ich gtosi¢ Ewangelie
wszelkiemu stworzeniu oraz przez Chrzest czyni¢ wszystkie narody
swoimi uczniami (por. Mt 28, 19; Mk 16, 15; Dz 1, 8). Przyjscie
Ducha Swietego w dniu Pieédziesiatnicy zapoczatkowuje wéréd
ludzi nowg wspolnote, jednoczac ich wszystkich ponad znakiem
podziatuy, jakim sg jezyki (por. Dz 2, 1-11). Cudowne dzieta Boze
beda odtad gloszone wszystkim ludziom, kazdego jezyka i kazdej
kultury (por. Dz 10, 44-48). Ludzie odkupieni krwig Baranka i
zjednoczeni w komunii braterskiej (por. Dz 2, 42) zostajg powotani
ze wszystkich pokolen, jezykéw, ludéw i narodéw (por. Dz 5, 9).

Wiara w Chrystusa daje wszystkim narodom mozliwos¢ korzystania
z obietnicy i uczestniczenia w dziedzictwie ludu Przymierza (por. Ef
3, 6), niewyrzekajac sie swojej kultury. Pod natchnieniem Ducha
Swietego, po $w. Piotrze (por. Dz 10), $w. Pawetl poszerzyt droge
Kosciota (por. Ga 2, 2-10), nie zacie$niajac Ewangelii do ram prawa
Mojzeszowego, ale zachowujac to, co on sam otrzymat z tradycji
pochodzacej od Pana (por. 1 Kor 11, 23). W taki sposéb od poczatku
Kos$ciét nie wymagat od nawrdconych nie obrzezanych nic oprocz
tego, co konieczne, zgodnie z decyzja zgromadzeni a apostolskiego w
Jerozolimie (Dz 15, 28)

Gromadzac sie na tamanie chleba w pierwszym dniu tygodnia, ktory
staje sie dniem Panskim (por. Dz 20, 7; Ap 1, 10), pierwotne
wspélnoty chrzescijanskie wypetniaty polecenie Jezusa, ktéry - w
kontekscie pamigtki Paschy zydowskiej - ustanowit pamiagtke swoje;j
Meki. W ciggtosci jedynej historii zbawienia, wspélnoty te
spontanicznie przejety formy i teksty kultu zydowskiego,
dostosowujac je do wyrazenia radykalnej nowosci kultu
chrzescijanskiego . Pod przewodnictw em Ducha Swietego dokonato



sie rozroznienie miedzy tym, co mogto lub musiato czy tez nie
musiato by¢ zachowane z zydowskiego dziedzictwa kultowego.

Rozszerzanie sie Ewangelii w Swiecie doprowadzito do pojawienia
sie nowych form obrzedowych w Kosciotach pochodzacych z
poganstwa, bedacych pod wptywem roznych tradycji kulturowych.
Pod przewodnictwem Ducha Swietego dokonato sie réwniez
rozroznienie w elementach pochodzacych z kultur “poganskich”
miedzy tym, co byto nie do pogodzenia z chrzesScijanstwem, a tym,
co mogto by¢ przyjete zgodnie z tradycja apostolska, w wiernosci
Ewangelii zbawienia.

Tworzenie sie i rozwo6j form obrzedoéw chrzescijanskich
dokonywato sie stopniowo zgodnie z warunkami lokalnymi, w
wielkich srodowiskach kulturowych, w ktérych rozszerzyta sie
Ewangelia. W ten sposob na Zachodzie i Wschodzie chrzescijanskim
narodzity sie rozne rodziny liturgiczne. Ich bogate dziedzictwo
zachowuje wiernie petnie tradycji chrzescijanskiej. Kosciot Zachodni
zapozyczyl niekiedy elementy swojej Liturg ii z dziedzictwa
wschodnich rodzin liturgicznych . Kosciét Rzymski zastosowat w
swojej Liturgii jezyk, ktérym postugiwali sie ludzie, na poczatku
jezyk grecki, a pozniej tacinski, i podobnie jak inne Koscioty
tacinskie w kulcie przejat wazne elementy zycia spotecznego
Zachodu, nadajgc im znaczenie chrzescijanskie. Wielokrotnie w
historii Obrzadek rzymski pokazal swojg zdolnos¢ przyjecia
tekstow, Spiewow, gestow i obrzeddéw roznego pochodzenia oraz
dostosowania sie do kultur lokalnych w krajach misyjnych, nawet
jesli w pewnych okresach przewazata troska o jednorodnos¢
liturgiczna.

W naszych czasach Sobér Watykanski Il przypomniatl, ze KoSciot
“nie przynosi zadnego uszczerbku dobru doczesnemu, lecz
przeciwnie, wspiera i przyswaja sobie uzdolnienia i zasoby oraz
obyczaje narodow, o ile sg dobre, a przyjmujac oczyszcza je,



umacnia i podnosi. (...) Dziatalno$cig swojg sprawia, ze cokolwiek
dobrego znajduje sie zasiane w sercach i umystach ludzkich lub we
wtasnych obrzadkach i kulturach narodow, wszystko to nie tylko nie
ginie, lecz doznaje ulepszenia, wyniesienia na wyzszy poziom i
petnego udoskonalenia na chwate Bozg, na zawstydzenie szatana i
dla szczescia cztowieka”. Dlatego wiec Liturgia Kosciota nie powinna
by¢ obca zadnemu krajowi, zadnemu narodowi, zadnej osobie, a
réwnoczes$nie przekracza ona wszelki partykularyzm rasowy czy
narodowy. Powinna by¢ zdolna do wyrazania sie w kazdej kulturze
ludzkiej, zachowujgc w petni swojg tozsamos¢ w wiernosci tradycji
otrzymanej od Pana.

Liturgia, podobnie jak E wangelia, powinna szanowac kultury, ale
réwnoczesnie zachecac je do oczyszczania sie i uS§wiecania.

Zydzi, przyjmujac Chrystusa przez wiare, wiedza, ze wypetnit On
Przymierze Mojzeszowe, bedgc PosSrednikiem nowego i wiecznego
Przymierza przypieczetowanego Jego krwig, wylang na krzyzu.
Wiedza, Ze przez swojg jedyng i doskonatg ofiare jest On
prawdziwym Arcykaptanem i ostateczna Swiatynia (por. Hbr 6-10).
Dlatego wiec bezposrednio ulegaja relatywizacji takie przepisy, jak
obrzezanie (por. Ga 5, 1-6), szabat (por. Mt 12, 8 i par) oraz ofiary w
Swiatyni (por. Hbr 10).

Chrzescijanie pochodzacy z poganstwa, przyjmujac Chrystusa,
musieli w sposéb radykalny wyrzec sie bozkéw, mitologii,
zabobonow (por. Dz 19, 18-19; 1 Kor 10, 14-22; Kol 2, 20-22; 1] 5,
21).



Jednak, niezaleznie od swojego pochodzenia etnicznego czy
kulturowego, chrzescijanie musieli uzna¢ w historii Izraela
obietnice, proroctwo i historie swojego zbawienia. Otrzymuja oni
ksiegi Starego Testamentu tak samo jak Nowego jako Stowo Boze.
Przyjmuja znaki sakramentalne, ktére moga by¢ w petni zrozumiate
jedynie za posrednictwem Pisma Swietego i w Zyciu Ko$ciota .

Wyzwaniem dla pierwszych chrzescijan, odczuwanym w réznym
stopniu i r6znie motywowanym w zaleznosci czy pochodzili z
narodu wybranego czy z poganstwa, byto pogodzenie wyrzeczen
naktadanych przez wiare w Chrystusa z wiernosciag kulturze i
tradycjom narodu, do ktorego nalezeli. Takie tez jest wyzwanie dla
chrzescijan wszystkich czaséw, jak Swiadczg stowa Sw. Pawta: “My
gtosimy Chrystusa ukrzyzowanego, ktory jest zgorszeniem dla
Zydow, a gtupstwem dla pogan” (1 Kor 1, 23).

Istnieje nadal konieczno$¢ takiego rozrozniania, jakie dokonywato
sie w historii KoSciota, by za poSrednictwem Liturgii dzieto
zbawienia wypetnione przez Chrystusa wiernie przedtuzato sie w

Kosciele, przez moc Ducha, w czasie i przestrzeni oraz w réznych
kulturach ludzkich.

[I. WYMAGANIA I WARUNKI WSTEPNE DLA INKULTURAC]I
LITURGICZNE]

a/ WYMAGANIA WYNIKAJACE Z NATURY LITURGII

Przed wszelka prébg inkulturacji nalezy uwzgledni¢ samg nature
Liturgii. “Jest (ona) rzeczywiscie uprzywilejowanym miejscem
spotkania chrzes$cijan z Bogiem oraz z Tym, ktérego On postat, z



Jezusem Chrystusem (por.]J 17, 3)”. Jest ona jednoczeSnie
dziataniem Chrystusa kaptana i dziataniem Kosciota, bedacego Jego
Ciatem, poniewaz w celu wypelnienia swojego dzieta uwielbienia
Boga i uswiecenia, ludzi dokonywanego przez widzialne znaki, taczy
On zawsze z sobg Ko$ciét, ktory przez Niego i w Duchu Swietym
sktada Ojcu nalezny Mu kult.

Natura L iturgii jest do tego stopnia wewnetrznie zwigzana z naturg
Kosciota, ze przede wszystkim w Liturgii ukazuje sie natura
Kosciota. Kosciét posiada wiec specyficzne cechy charakterystyczne,
ktore odrézniaja go od kazdego innego zgromadzenia czy
wspolnoty.

Istotnie, nie powstaje on za posrednictwem ludzkiej decyzji, ale jest
zwotany przez Boga w Duchu Swietym i w wierze odpowiada na
Jego darmowe wezwanie ( ekklesia ma zwigzek z klesis,
“powotanie”). Ten szczegdlny charakter KoSciota ujawnia sie przez
jego zgromadzenie jako ludu kaptanskiego, przede wszystkim w
dniu Panskim, przez Stowo, ktore Bog kieruje do swoich dzieci, i za
posrednictwem postugi kaptana, ktéry dzieki sakramentowi
Swiecen dziata w osobie Chrystusa Gtowy .

Kos$ciét, poniewaz jest katolicki , przekracza bariery dzielgce ludzi;
przez chrzest wszyscy stajg sie dziecmi Bozymi i w Chrystusie
tworza jeden lud, w ktérym “nie ma juz Zyda ani poganina, nie ma
juz niewolnika ani cztowieka wolnego, nie ma juz mezczyzny ani
kobiety” (Ga 3, 28). W ten s pos 0b jest on wezwany do
zgromadzenia wszystkich ludzi, méwienia wszystkimi jezykami i
przenikania kazdej kultury.



Kos$ciét wreszcie pielgrzymuje na ziemi, z daleka od Pana (por. 2
Kor 5, 6); w swoich sakramentach i instytucjach nosi odbicie czasu
obecnego, ale kieruje sie ku btogostawionej nadziei i objawieniu
Jezusa Chrystusa (por. Tt 2, 13). Znajduje to wyraz w jego modlitwie
blagalnej; zwracajac uwage na potrzeby ludzi i spotecznosci (por. 1
Tm 2, 1-4), wyznaje, Ze jesteSmy obywatelami nieba (por. Flp 3, 20).

Kos$ciét karmi sie Stowem Bozym utrwalonym na piSmie w Starym i
Nowym Testamencie, a gloszac je w Liturgii, przyjmuje jako
obecnoé¢ Chrystusa: “Gdy w Kosciele czyta sie Pismo Swiete,
wowczas On sam mowi”. Stowo Boze ma wiec pierwszorzedne
znaczenie w sprawowaniu Liturgii, tak Ze Pisma Swietego nie moze
zastgpic zaden inny tekst, bez wzgledu jak bardzo bytby czcigodny.
Biblia daje Liturgii to, co stanowi istote jej jezyka, znakow i
modlitwy, szczego6lnie w Psalmach.

Poniewaz Kosciot jest owocem ofiary Chrystusa, Liturgia zawsze
jest sprawowaniem Tajemnicy Paschalnej Chrystusa, uwielbieniem
Boga Ojca oraz uswieceniem cztowieka moca Ducha Swietego. Kult
chrzescijanski w szczegdlny sposéb znajduje swoj najbardziej
podstawowy wyraz, gdy kazdej niedzieli, na calym swiecie,
chrzescijanie zgromadzeni wokot oftarza pod przewodnictwem
kaptana sprawujg Eucharystie, razem stuchajg Stowa Bozego oraz
upamietniajg Smierc¢ i zmartwychwstanie Chrystusa w oczekiwaniu
na Jego chwalebne przyjscie. Wokot tego centralnego punktu,
Tajemnica Paschalna aktualizuje sie, w swdj specyficzny sposéb, w
sprawowaniu kazdego z sakramentow wiary.

Cate zycie liturgiczne koncentruje sie przede wszystkim na Ofierze
eucharystycznej i na innych Sakramentach, powierzonych przez
Chrystusa Jego KoSciotowi. Kosciét na mocy swojej wiadzy
duszpasterskiej ma zadanie wiernego przekazywania ich z troska
wszystkim pokoleniom. Na mocy swojej wladzy duszpasterskiej
moze on decydowac o tym, co moze by¢ uzyteczne dla dobra



wiernych, odpowiednio do okolicznosci, czaséw i miejsc. Nie
posiada jednak zadnej wtadzy nad tym, co zalezy od woli Chrystusa i
stanowi niezmienng czes$¢ Liturgii. Zrywanie wiezi, jakg sakramenty
maja z Chrystusem, ktory je ustanowit, oraz z aktami zatozycielskimi
Kosciota, nie bytoby juz ich inkulturacjg, ale naruszaniem ich istoty.

Kosciét Chrystusowy uobecnia sie i nabiera swojego znaczenia, w
danym miejscu i w okreslonym czasie, przez Koscioty lokalne i
partykularne, ktére w Liturgii ukazujg jego prawdziwa nature.
Dlatego kazdy Kosciét partykularny powinien zgadzac sie z
Kosciotem uniwersalnym nie tylko odnosnie nauki wiary i znakow
sakramentalnych, lecz takze zwyczajow przyjetych powszechnie z
nieprzerwanej tradycji apostolskiej . Dotyczy to modlitwy
codziennej , Swietowania niedzieli, rytmu tygodniowego,
Wielkanocy i przedstawiania catej tajemnicy Chrystusa w ciggu roku
liturgicznego , praktyki pokuty i postu, sakramentow inicjacji
chrzescijanskiej, obchodzenia pamiatki Pana oraz zwigzku miedzy
Liturgig Stowa i Liturgig Eucharystyczng, odpuszczania grzechow,
Swiecen, matzenstwa i namaszczenia chorych.

W Liturgii Ko$ciét wyraza swojg wiare w formie symbolicznej i
wspélnotowej; uzasadnia to potrzebe prawodawstwa, obejmujgcego
organizacje kultu, redagowanie tekstéw i sprawowanie obrzedow.
Uzasadnia to réwniez charakter nakazowy tego prawodawstwa w
ciggu wiekdw az do dzisiaj, majacego na celu zapewnienie
prawowiernosci kultu, czyli nie tylko unikniecia btedéw, ale
przekazania cato$ci wiary, poniewaz “prawo modlitwy” ( lex orandi
) Kosciota odpowiada jego “prawu wiary” ( lex credendi).

Niezaleznie od stopnia inkulturacji, Liturgia nie moze obej$¢ sie bez
statej formy prawnej i bez czujnosci ze strony tych, ktérym
powierzono w KoSciele te odpowiedzialnos¢: Stolicy Apostolskie;j



oraz - zgodnie z prawem - Konferencjom Episkopatu dla daneg o
terytorium i Biskupowi dla jego dieceziji.

b/ WARUNKI WSTEPNE DLA INKULTURAC]I LITURGII

Tradycja misyjna KoSciota zawsze troszczyta sie o ewangelizacje
ludzi w ich jezyku. Czesto zdarzato sie, Zze wtasnie pierwsi glosiciele
Ewangelii w jakim$ kraju utrwalali na pi$mie jezyki przekazywane
dotad tylko w formie mdéwionej. Mieli do tego prawo, poniewaz za
posrednictwem jezyka ojczystego, bedacego nosnikiem mentalnosci
i kultury, mozna trafi¢ do duszy narodu, wzbudza¢ w nim ducha
chrzescijanskiego oraz pozwoli¢ mu gtebiej uczestniczy¢ w
modlitwie KoSciotla.

Po pierwszej ewangelizacji, gtloszenie Stowa Bozego w jezyku
danego kraju jest niezwykle uzyteczne dla narodu w obrzedach
liturgicznych. Przektad Biblii, lub przynajmniej tekstéw biblijnych
uzywanych w Liturgii, jest wiec z koniecznoSci etapem w procesie
inkulturacji liturgiczne;j .

Aby recepcja Stowa Bozego byta poprawna i owocna, “nalezy
rozbudzi¢ to serdeczne i Zywe umitowanie Pisma Swietego, o
ktorym swiadczy czcigodna tradycja obrzagdkéw wschodnich i
zachodnich”. Inkulturacja Liturgii od poczatku zaktada wiec
przyswojenie przez dana kulture Pisma Swietego .

Dla oceny stopnia koniecznej inkulturacji litu rgicznej duze
znaczenie ma réznorodnos¢ sytuacji eklezjalnych. Inna jest sytuacja
krajéw ewangelizowanych od wiekdw, w ktorych wiara



chrzescijanska nadal jest obecna w kulturze, a inna w krajach, w
ktorych ewangelizacja trwa od niedawna lub jeszcze nie przenikneta
gteboko rzeczywistosci” kulturowych. Odmienna jest sytuacja
Kosciota, gdzie chrzescijanie stanowig mniejszoS¢ w stosunku do
pozostatej ludnosSci. Jeszcze bardziej ztozona sytuacja moze
zachodzi¢ wtedy, gdy ludnos¢ zyje w pluralizmie kulturowym i
jezykowym. Tylko doktadna ocena sytuacji moze wskazac¢ droge do
zadowalajgcych rozwigzan.

Dla przygotowania inkulturacji obrzedéw Konferencje Episkopatu
powinny odwotac sie do kompetentnych oséb zaréwno jesli chodzi o
tradycje liturgiczng Obrzadku rzymskiego, jak o ocene lokalnych
wartosci kulturowych. Konieczne sg wstepne badania w dziedzinie
historii, antropologii, egzegezy i teologii. Powinny one jednak zostac
skonfrontowane z doswiadczeniem duszpasterskim duchowienstwa
miejscowego, szczegOlnie autochtonicznego . Bardzo cenna bedzie
opinia miejscowych “medrcow”, ktérych madros¢ ludzka otwarta sie
na Swiatto Ewangelii. Inkulturacja liturgiczna powinna zaré6wno
starac sie zadowoli¢ wymagania kultury tradycyjnej, jak rowniez
uwzglednic¢ ludnos$¢ bedaca pod wptywem kultury miejskiej i
przemystowe;j.

c/ ODPOWIEDZIALNOSC KONFERENC]JI EPISKOPATU

Poniewaz chodzi o kultury lokalne, jest zrozumiate, dlaczego
Konstytucja Sacrosanctum Concilium wymaga na tym polu
interwencji “r6znych prawnie ustanowionych konferencji biskupow,
wtasciwych danemu terytorium”. Konferencje Episkopatu majg w
tym wzgledzie “doktadnie i roztropnie rozwazy¢, co w tej dziedzinie
mozna przyja¢ do kultu Bozego z tradycji i ducha poszczegdlnych
narodow”. Moga wtedy dopuscic¢ “to, co w obyczajach narodowych



nie wigze sie nieroztacznie z zabobonami i btedami (...), byleby
odpowiadato zasadom prawdziwego i autentycznego ducha Liturgii”

Do Konferencji Episkopatu nalezy ocena, czy wprowadzenie do
Liturgii, wedtug procedury podanej w dalszej czeSci (por. nizej; nr
621 65-69), elementow zapozyczonych z obrzeddw spotecznych i
religijnych narodéw, ktére stanowig obecnie zywa czesc¢ ich kultury,
mogloby wzbogaci¢ zrozumienie czynnosci liturgicznych, nie
wzbudzajac nieprzychylnych konsekwencji dla wiary i poboznosci
wiernych. Powinny w kazdym razie starac sie unikac
niebezpieczenstwa, by takie wprowadzenie nie wydato sie wiernym

powrotem do stanu poprzedzajacego ewangelizacje (por. nizej; nr
47).

Jesli jednak zmiany w obrzedach i tekstach zostang uznane za
konieczne, nalezy uzgodnic je z cato$cig zycia liturgicznego, a zanim
zostang zastosowane a tym bardziej zalecone, powinny by¢
starannie przedstawione duchowienstwu a potem wiernym, by w
ten sposdb uniknac ryzyka niepokojenia ich bez uzasadnionych racji
(por. nizej; nr 46 i 69).

[II. ZASADY I NORMY PRAKTYCZNE DLA INKULTURAC]I OBRZADKU
RZYMSKIEGO

Kos$cioty partykularne, zwtaszcza Koscioty mtode, poglebiajac
dziedzictwo liturgiczne KoSciota Rzymskiego, ktory je zrodzit, stang
sie z kolei zdolne do znalezienia w ich dziedzictwie kulturowym, gdy
to bedzie uzyteczne lub konieczne, stosownych form, by wtaczy¢ je
integralnie do Obrzadku rzymskiego.



Formacja liturgiczna zar6wno wiernych, jak duchowienstwa,
zgodnie z wymaganiami Konstytucji Sacrosanctum Concilium,
powinna pozwoli¢ na przyjecie znaczenia tekstow i obrzedow
zawartych w aktualnych ksiegach liturgicznych, a w ten sposéb na
unikniecie zmian lub opuszczen w tym, co pochodzi z tradycji
Obrzadku rzymskiego.

a/ ZASADY OGOLNE

W poszukiwaniu i zastosowaniu inkulturacji Obrzadku rzymskiego,
powinno sie uwzglednic¢: 1. celowos$¢ zwigzang z dzietem
inkulturacji; 2. istotowg jedno$¢ Obrzadku rzymskiego; 3.
kompetentng witadze.

Celowos¢, ktéra powinna kierowac inkulturacjg Obrzadku
rzymskiego jest ta sama, jakg Sobor Watykanski II potozyt u
podstaw ogolnej odnowy Liturgii: “To odnowienie ma polegac¢ na
takim uktadzie tekstéw i obrzeddéw, aby one jasniej wyrazaty Swiete
tajemnice, ktérych sg znakiem, i aby wierni chrzescijanie, o ile to
mozliwe, tatwo mogli je zrozumiec i uczestniczy¢ w nich w sposéb
petny, czynny i zbiorowy”.

Wazne jest réwniez, by obrzedy byty “dostosowane do pojetnosci
wiernych, aby na ogét nie potrzebowaty wielu wyjasnien”,
uwzgledniajgc samag nature Liturgii, biblijny i tradycyjny charakter
jej struktury i sposobu wyrazania sie, tak jak zostato to wczes$niej
przedstawione (nr 21-27).



Proces inkulturacji powinien dokonywac sie przy zachowaniu
istotowej jednosci Obrzadku rzymskiego. Jednosc¢ ta jest obecnie
wyrazona we wzorcowych ksiegach liturgicznych opublikowanych
na mocy autorytetu Papieza oraz w odpowiadajacych im ksiegach
liturgicznych zaaprobowanych przez Konferencje Episkopatu
poszczegdblnych krajow i zatwierdzonych przez Stolice Apostolska.
Poszukiwanie inkulturacji nie ma na celu tworzenia nowych rodzin
obrzedowych; odpowiadajac na potrzeby okreslonej kultury,
prowadzi ona do adaptacji, ktére zawsze stanowig czeS¢ Obrzadku
rzymskiego .

Adaptacje Obrzadku rzymskiego, takze na polu inkulturacji zaleza
jedynie od wladzy Kosciota. Wiadza ta nalezy do Stolicy
Apostolskiej, ktora wykonuje jg przez Kongregacje ds. Kultu Bozego
i Dyscypliny Sakramentow; nalezy takze, w granicach okreslonych
przez prawo, do Konferencji Episkopatu oraz Biskupa diecezjalnego
. “Nikomu innemu, cho¢by nawet byt kaptanem, nie wolno na wtasng
reke niczego dodawac, uyjmowac lub zmienia¢ w Liturgii” .
Inkulturacja nie jest zatem pozostawiona inicjatywie osobistej
celebranséw ani inicjatywie zbiorowej zgromadzenia.

Podobnie zezwolen ia udzielone jednemu okreslonemu regionowi
nie moga zostac rozciggniete na inne regiony bez wtasciwych
zezwolen, nawet gdyby Konferencja Episkopatu uznata, Ze posiada
wystarczajgce powody do zastosowania ich w swoim kraju.

b/ CO MOZE BYC PRZYSTOSOWANE?

W analizie czynnoSci liturgicznej, biorgcej pod uwage inkulturacje,
nalezy rozwazy(¢ takze tradycyjng wartos¢ elementéw tej czynnoSci,



szczegoblnie jej pochodzenie biblijne lub patrystyczne (por. wyzej; nr
21-26), poniewaz nie wystarczy rozréznienie miedzy tym, co moze
by zmienione, i tym, co jest niezmienne.

Jezyk, ktory dla ludzi jest gtbwnym Srodkiem porozumiewania sie
miedzy sobg, w obrzedach liturgicznych ma na celu gloszenie
wiernym dobrej nowiny o zbawieniu i wyrazanie modlitwy, przez
ktorag Kosciot zwraca sie do Pana. Powinien on wiec zawsze
wyrazac, wraz z prawdg wiary, wielkos¢ i Swietos¢ sprawowanych
tajemnic.

Trzeba bedzie zatem z uwagg przeanalizowac, ktore elementy
jezyka jakiego$ narodu mogg zosta¢ stosownie wprowadzone do
obrzeddw liturgicznych, a szczegoélnie, czy jest rzeczg stuszng czy
niewskazang wprowadzanie wyrazen z religii niechrzescijanskich.
Powinno by¢ rownie wazne uwzglednienie r6znych rodzajow
literackich uzywanych w Liturgii: czytanie tekstéw biblijnych,
modlitwy przewodniczgcego zgromadzenia, $piew psalmow,
aklamacje, refreny, odpowiedzi, hymny, modlitwy litanijne.

Muzyka i Spiew, bedace wyrazami duszy narodu, posiadajg w
Liturgii szczego6lne znaczenie. Powinno sie wiec rozwijac $piew, na
pierwszym miejscu tekstéw liturgicznych, by glosy wiernych mogty
by¢ styszane w samych czynnosciach liturgicznych. “Poniewaz w
niektorych krajach, zwtaszcza na misjach, zyja ludy posiadajace
wtasng tradycje muzyczng, ktéra ma donioste znaczenie dla ich
zycia religijnego i spotecznego, nalezy odnie$c¢ sie do tej muzyki z
szacunkiem i przyznac jej odpowiednie miejsce w ksztattowaniu
zmystu religijnego tych ludéw oraz w dostosowaniu kultu do ich
charakteru” .



Powinno sie zatem zwracac¢ uwage na fakt, ze tekst Spiewany glebie;j
wyciska sie w pamieci niz tekst czytany, a to przypomina, by
wymagac inspiracji biblijnej i liturgicznej oraz odpowiedniej jakos$ci
literackiej Spiewanych tekstow.

Do kultu Bozego mozna dopusci¢ formy muzyczne, motywy,
instrumenty muzyczne, “jezeli (...) mogg by¢ przystosowane do
uzytku sakralnego, jezeli odpowiadajg godnosci $wiatyni i
rzeczywiscie przyczyniajg sie do zbudowania wiernych” .

Poniewaz Liturgia jest czynno$cia, szczegdlne znaczenie majg w niej
gesty i postawy . Te gesty i znaki, ktore nalezg do istotnego obrzedu
sakramentéw i sg wymagane do ich wazno$ci nie mogg zostac
zmienione i powinny by¢ zachowane, tak jak sg zatwierdzone przez
najwyzsza wiadze w Kosciele .

Gesty i postawy celebrujacego kaptana powinny wyraza¢ wtasciwa
dla niego funkcje: kaptan przewodniczy zgromadzeniu zastepujac
osobe Chrystusa.

Gesty i postawy zgromadzenia, jako znaki wspolnoty i jednoSci,
stuzg aktywnemu uczestniczeniu, wyrazajac i rozwijajac ducha i
wrazliwo$¢ uczestnikow. W kulturze jakiegos$ kraju powinno sie
wybrac gesty i postawy ciala, ktére wyrazajg pozycje cztowieka
wobec Boga, nadajgc im znaczenie chrzes$cijanskie, o ile to mozliwe,
zgodne z gestami i postawami pochodzacymi z Biblii.

U niektdrych ludow Spiewowi w sposob naturalny towarzysza
klaskanie w dlonie, rytmiczny ruch ciata lub taneczne ruchy
uczestnikow. Takie formy ekspresji mogg mie¢ swoje miejsce w



czynno$ciach liturgicznych tych narodéw pod warunkiem, by
zawsze byly wyrazem prawdziwej wspolnotowej modlitwy
uwielbienia, chwaty, ofiarowania, prosby, a nie zwyczajnym
widowiskiem.

Obrzedy liturgiczne ubogaca wktad sztuki ; ktéra pomaga wiernym
w ich sprawowaniu, w spotkaniu z Bogiem i modlitwie. Sztuka
powinna wiec posiada¢ w Kosciele kazdego ludu i narodu wolnos¢
wyrazu, uwzgledniwszy, by przyczyniata sie do piekna budowli i
obrzeddw liturgicznych, przez szacunek i czes¢, jakie sg im nalezne,
oraz by miata rzeczywiscie znaczaca role w zyciu i tradycji narodu.
To samo dotyczy formy, ustawienia i ozdoby ottarza, miejsca
gtoszenia Stowa Bozego i udzielania Chrztu, sprzetéw, naczyn, szat i
koloréw liturgicznych. Powinno sie da¢ pierwszenstwo materiatom,
formom i kolorom bliskim danemu krajowi.

Konstytucja Sacrosanctum Concilium zdecydowanie utrzymata
stalg praktyke KoSciota proponowania czci wiernych wizerunkow
Chrystusa, Maryi Dziewicy i Swietych, poniewaz “cze$¢ oddawana
obrazowi jest skierowana do przedstawianej osoby”. Wierzacy w
réznych kulturach powinni by¢ wspomagani w swojej modlitwie i
zyciu duchowym przez ogladanie dziet sztuki, ktore starajg sie
przedstawic tajemnice wedtug geniuszu danego narodu.

Obok obrzedow liturgicznych i w powigzaniu z nimi w
poszczegblnych KosSciotach partykularnych znajduja sie r6znorodne
wyrazy poboznosci ludowej. Wprowadzone niekiedy przez
misjonarzy w czasie pierwszej ewangelizacji, czesto rozwijaja sie
wedtug zwyczaj 6w lokalnych.

Wprowadzanie praktyk poboznosciowych do obrzedéw
liturgicznych nie moze by¢ dopuszczone jako miara inkulturacji,
“poniewaz ona (Liturgia) ze swej natury znacznie je przewyzsza” .



Do Ordynariusza miejsca nalezy organizacja takich przejawéw
poboznosci, rozwijanie ich pomocniczej roli dla zycia i wiary
chrzescijan, a w razie potrzeby oczyszczanie ich, gdyz potrzebuja
one nieustannie ewangelizacji. Ordynariusz powinien takze czuwac,
by nie zastepowaty one obrzedéw liturgicznych lub nie mieszaty sie
Z nimi .

c/ POTZREBA ROZTROPNOSCI

“Nowosci nalezy wprowadzac tylko wtedy, gdy wymaga tego
prawdziwe i niewatpliwe dobro KoSciota, z zastrzezeniem jednak,
aby formy nowe wyrastaty niejako organicznie z form juz
istniejacych”. Norma ta, dana przez Konstytucje Sacrosanctum
Concilium ze wzgledu na reforme liturgiczng, z zachowaniem
stosownych proporgcji, odnosi sie takze do inkulturacji Obrzadku
rzymskiego. Na tym polu potrzeba wychowania i czasu, by unikng¢
zjawisk odrzucenia lub przywigzania sie do form wczes$niejszych.

Poniewaz Liturgia stanowi wyraz wiary i zycia chrzescijanskiego,
nalezy czuwad, by jej inkulturacja nie zostata naznaczona, cho¢by
pozornie, synkretyzmem religijnym. Co$ takiego mogtoby zdarzy¢
sie, jesli miejsca, przedmioty kultu, stroje liturgiczne, gesty i
postawy pozwalatyby na mniemanie, Ze w celebracjach
chrzescijanskich niektére obrzedy miatyby takie samo znaczenie jak
przed ewangelizacja. Synkretyzm bylby jeszcze groZniejszy, jesli
probowanoby zastgpic czytania i $piewy biblijne (por. wyzej, nr 23)
lub modlitwy tekstami zapozyczonymi z innych religii, nawet jesli
posiadatyby one niewatpliwg wartos¢ religijng i moralng .



Dopuszczenie obrzedow lub gestéw tradycyjnych do obrzedow
inicjacji chrzescijanskiej, malzenstwa i pogrzebéw stanowi etap
inkulturacji wskazany juz w Konstytucji Sacrosanctum Concilium .
To dopuszczenie mogtoby jednak spowodowac, ze istota obrzedéw
chrzescijanskich i wyrazania wiary tatwo moga by¢ pomniejszone w
oczach wiernych. Przyjeciu praktyk tradycyjnych powinno
towarzyszyc¢ oczyszczanie, a w razie koniecznos$ci zerwanie z nimi.
To samo odnosi sieg, na przykiad, do ewentualnej chrystianizacji
Swiat poganskich lub miejsc Swietych, do nadania kaptanowi oznak
wtadzy zarezerwowanych dla przywodcéw spotecznosci, czci
przodkow. Nalezy w kazdym razie unika¢ wszelkiej dwuznaczno$ci.
Tym bardziej, ze Liturgia chrzeScijanska absolutnie nie moze przyjac
obrzedéw zwigzanych z magia, zabobonem, spirytyzmem, dgzeniem
do zemsty czy majacych konotacje seksualna.

W réznych krajach wspotistnieje wiele kultur, ktore albo tak
uzupetniajg sie miedzy sobg, Ze stopniowo tworza nowa kulture,
albo usitujg réznicowac sie, a nawet przeciwstawiac, by lepiej
podkresli¢ swoje istnienie. Moze zdarzy¢ sie, ze pewne praktyKi i
zwyczaje majg tylko znaczenie folklorystyczne. Konferencje
Episkopatu powinny uwaznie przeanalizowac¢ konkretng sytuacje
kazdego przypadku; powinny uszanowac¢ bogactwa kazdej kultury i
tych, ktorzy stali sie jej obroncami, nie zaniedbujac i nie
zapominajgc kultury mniejszos$ciowej lub takiej, ktora jest mato
znana; powinny ocenic takze niebezpieczenstwa zamkniecia sie w
sobie wspolnot chrzescijanskich lub wykorzystywania inku It uracji
liturgicznej do celéw politycznych. W krajach, ktorych kultura jest
naznaczona praktykami tradycyjnymi, powinno sie rozwazy¢ rézne
stopnie unowocze$nienia ludnosci.

Czasami w jednym kraju sg uzywane liczne jezyKi, i zdarza sie, ze
kazdy z nich jest uzywany tylko przez ograniczong grupe os6b lub
przez jedno plemie. Powinno sie wtedy szuka¢ rownowagi, ktéra

szanowataby prawa poszczegdlnych grup czy plemion, jednak bez



skrajnego wprowadzania z tego powodu partykularyzmu obrzedow
liturgicznych. Trzeba réwniez rozwazy¢ czy w danym Kkraju jest
mozliwa ewolucja prowadzaca do utworzenia sie jezyka
podstawowego.

Dla popierania inkulturacji liturgicznej na obszarze kulturowym
szerszym nhiz jeden Kkraj, jest konieczne, by odpowiednie Konferencje
Episkopatu uzgodnity i razem zdecydowaty, jakie podjac¢ srodki,
gdyz “w miare mozliwoSci nalezy unika¢ powaznych réznic w
obrzedach w graniczacych ze sobg regionow” .

IV.ZAKRES ADAPTACJI W OBRZADKU RZYMSKIM

Konstytucja Sacrosanctum Concilium miata na uwadze inkulturacje
Obrzadku rzymskiego, podajgc Zasady dostosowania Liturgii do
charakteru i tradycji poszczegdlnych narodow , przewidujac
przepisy adaptacyjne w ksiegach liturgicznych (por. nizej; nr 53-61),
a wreszcie przewidujac w niektérych przypadkach, przede
wszystkim w krajach misyjnych, adaptacje o gtebszym charakterze
(por. nizej, nr 57-58).

a/ ADAPTACJE PRZEWIDZIANE W KSIEGACH LITURGICZNYCH

Pierwszg i najbardziej znaczaca miarg inkulturacji jest przektad
tekstow liturgicznych na jezyki narodowe. Przygotowanie
przektadow oraz - w razie potrzeby - ich rewizja powinna
dokonywac sie wedtug wskazan danych w tym wzgledzie przez
Stolice Apostolska. Przektad, uwzgledniajgc rozne rodzaje literackie
i tres¢ tekstow wzorcowego wydania tacinskiego, powinien by¢



przystepny dla uczestnikow (por. takze wyzej; nr 39), by¢
dostosowany do recytacji i Spiewu oraz odpowiedzi i aklamacji
zgromadzenia.

Nawet jesli narody, 1gcznie z najprostszymi, posiadajg jezyk
religijny dostosowany do wyrazenia modlitwy, jezyk liturgiczny
posiada wtasne cechy charakterystyczne: jest gteboko przepojony
Pismem Swietym; stowa powszechnie uzywanego jezyka tacinskiego
nabraty innego znaczenia dla wyrazenia wiary chrzescijanskiej (
memoria, sacramentum ); niektdre pojecia jezyka chrzeScijanskiego
mogq by¢ przekazywane z jednego jezyka do drugiego, jak dziato sie
w przesztosci, na przyktad: ecclesia, evangelium, baptisma,
eucharistia.

Poza tym ttumacze powinni zwraca¢ uwage na zwigzek miedzy
tekstem i czynnoscia liturgiczng, na wymagania komunikacji
moéwionej i wartosci literackie zywego jezyka narodu. Wymagania
dotyczace przektaddéw liturgicznych powinny znalez¢
odzwierciedlenie w nowo uktadanych tekstach, jezeli takie sg
przewidywane.

Dla celebracji eucharystycznej Mszat Rzymski powinien pozostac
“znakiem i narzedziem jednoSci” Obrzadku rzymskiego w
réznorodnosci jezykéw, “w pelni pozostawiajac miejsce dla
uprawnionych odmiennosci i dla adaptacji wedtug przepisu Soboru
Watykanskie go II” . Zasady i normy wykorzystania Mszatu
Rzymskiego przewidujg, ze “zgodnie z Konstytucja o Swietej Liturgii,
Konferencje Episkopatu dla podlegtych sobie obszaréw moga
ustala¢ przepisy, uwzgledniajac tradycje i charakterystyki ludéw,
krajéw i roznych grup”. W szczegblnosci dotyczy to gestow i postaw
wiernych, sposobéw oddawania czci ottarzowi i ksiedze Ewangelii,



tekstow Spiewanych na wejscie , ofiarowanie i komunie, obrzedu
przekazywania znaku pokoju, warunkow udzielania Komunii pod
obiema postaciami, wykonania ottarza i sprzetow liturgicznych,
materiatu i formy Swietych naczyn, szat liturgicznych . Konferencje
Episkopatu mogg takze okresli¢ sposdb rozdawania Komunii $wietej

Jesli chodzi o inne sakramenty i sakramentalia, taciniskie wydanie
wzorcowe kazdego obrzedu wskazuje adaptacje, ktore moga
wprowadzi¢ Konferencje Episkopatu lub w szczegélnych
przypadkach takze Biskupi. Adaptacje te moga dotyczy¢ tekstow,
gestOw, a czasami takze uktadu obrzedu. Jesli wydanie wzorcowe
przewiduje formuty do wyboru, Konferencje Episkopatu moga
decydowac¢ o wprowadzeniu innych formut tego samego rodzaju.

Jesli chodzi o obrzedy inicjacji chrzescijanskiej, Konferencje
Episkopatu powinny roztropnie i uwaznie rozwazy¢, “co mozna
przyjac (...) z tradycji i ducha poszczegolnych narodéw”, a “w
krajach misyjnych (...) mozna rowniez dopuscic te elementy
wtajemniczenia, bedace w uzytku danego narodu, ktore dadzg sie
dostosowac do obrzeddéw chrzescijanskich”, Trzeba jednak
zauwazy¢, ze pojecie “inicjacji” nie ma tego samego znaczenia i nie
wskazuje na te sama rzeczywistos$¢, gdy jest stosowane do
obrzeddw inicjacji spotecznej w niektérych narodach oraz do drogi
inicjacji chrzescijanskiej, ktora przez obrzedy katechumenatu
prowadzi do wszczepienia w Chrystusa w KoSciele przez
sakramenty Chrztu, Bierzmowania i Eucharystii.

Obrzed Matzenstwa w wielu krajach nalezy do tych, ktére domagaja
sie najszerszej adaptacji, by nie byt obcy zwyczajom spotecznym.
Kazda Konferencja Episkopatu posiada wiec wtadze przygotowania
wtasnego obrzedu Matzenstwa, dostosowanego do zwyczajéw
miejsca i narodow; powinna jednak pozosta¢ nienaruszona norma,
wedtug ktérej asystujacy szafarz lub swiecki, w zaleznosci od



przypadku, powinien wymagac zgody stron i przyjac ja od nich, oraz
by zostato udzielone btogostawienstwo slubne. Ten wiasciwy
obrzed powinien oczywiScie jasno wyrazac chrzes$cijanskie
znaczenie malzenstwa, jak rowniez taske sakramentu oraz
podkresla¢ obowigzki matzonkéw .

We wszystkich czasach i wsrdéd wszystkich narodéw szczegdlne
obrzedy, czasami bardzo wymowne, byly zwigzane z pogrzebami. By
odpowiedziec na sytuacje réznych krajow, Rytuat Rzymski podaje
trzy rézne formy czyli typy pogrzebu. Konferencje Episkopatu
powinny wybrac to, co najlepiej odpowiada praktykom lokalnym.
Chetnie zachowujac to wszystko, co jest dobre w tradycjach
rodzinnych i zwyczajach lokalnych, powinny czuwac, by pogrzeby
ukazywaty wiare paschalng i rzeczywisScie §wiadczyty o duchu
ewangelicznym. W tej perspektywie obrzedy pogrzebu moga przyjac
zwyczaje roznych kultur oraz lepiej odpowiadac okolicznoSciom i
tradycjom kazdego regionu.

Poswiecenia osOb, miejsc i przedmiotow, ktore dotycza zycia,
dziatalnosci i trosk wiernych, réwniez dajg r6zne mozliwoSci
adaptacji, utrzymania zwyczajéw lokalnych i dopuszczenia praktyk
ludowych. Konferencje Episkopatu powinny umie¢ wykorzystac
przewidziane dyspozycje, zwracajgc uwage na potrzeby kraju.

Jesli chodzi o rozklad Kalendarza, kazdy Kosciot partykularny i
kazda rodzina zakonna dodaje do obchodow Kosciota
powszechnego, po zatwierdzeniu przez Stolice Apostolska, swoje
wtasne obchody. Konferencje Episkopatu mogg réwniez, po
uprzednim zatwierdzeniu Stolicy Apostolskiej, znieS¢ przepis
dotyczacy niektorych swigt lub przeniesc¢ je na niedziele. Nalezy do
nich okres$lanie czasu i sposobu obchodzenia dni krzyzowych i
“suchych dni”.

Liturgia Godzin, ktora ma na celu oddawanie chwaty Bogu i
uswiecenie przez modlitwe dnia i catej dziatalnosci ludzkiej, daje



Konferencjom Episkopatu mozliwos$ci adaptacji odnosnie drugiego
czytania w Godzinie Czytan, hymnow i modlitw wstawienniczych, a
takze koncowych antyfon maryjnych.

SposoOb postepowania w adaptacjach przewidzianych w ksiegach
liturgicznych

Gdy Konferencja Episkopatu przygotowuje wlasne wydanie ksiag
liturgicznych, wypowiada sie na temat przektadu i przewidzianych
adaptacji zgodnie z prawem. Akta Konferencji, z wynikami
gltosowania, podpisane przez Przewodniczacego i Sekretarza
Konferencji, sg kierowane do Kongregacji ds. Kultu Bozego i
Dyscypliny Sakramentéw wraz z dwoma kompletnymi
egzemplarzami zatwierdzonego” projektu.

Oprécz tego, przekazujac catos¢ dokumentacji:

nalezy przedstawi¢, w sposob zwiezly ale doktadny, powody, dla
ktorych zostata wprowadzona kazda adaptacja;

trzeba rowniez wskazac, ktore czesci zostaty zapozyczone z innych,
juz zatwierdzonych, ksigg liturgicznych, a ktére czeSci stanowia
nowe opracowanie.

Po otrzymaniu “Recognitio” ze strony Stolicy Apostolskiej wedtug
ustalonych norm , Konferencja Episkopatu promulguje dekretem
zatwie rdzony tekst, wskazujgc date, z ktdrg powinien zacza¢
obowigzywac.



b/ ADAPTACJA WEDLUG ART. 40 SOBOROWE] KONSTYTUC]I O
LITURGII

Mimo przewidzianych juz w ksiegach liturgicznych zasad adaptacji,
moze zdarzy¢ sie, ze “w roznych miejscach i okolicznosSciach nagli
potrzeba glebszego dostosowania Liturgii, to zas powieksza
trudnosci”. Nie chodzi w tym wypadku juz o adaptacje w ramach
przewidzianych przez Institutiones generales i Praenotanda ksigg
liturgicznych.

Zaktada to, by Konferencja Episkopatu wykorzystata najpierw
wszystkie mozliwosci dawane przez ksiegi liturgiczne, ocenita
wyprowadzone juz adaptacje i ewentualnie przystgpita do ich
rewizji, zanim zostanie podjeta inicjatywa gtebszej adaptacji.

Uzyteczno$c¢ lub koniecznos¢ takiej adaptacji moze dotyczy¢
jednego z wyzej wymienionych punktow (por. wyzej; nr 53-61), bez
naruszenia innych.

Adaptacje tego rodzaju nie zmierzajg do przeksztatcenia Obrzadku
rzymskiego, ale mieszczg sie w ramach samego Obrzadku.

W takim przypadku, gdy trwaja trudnosci dotyczace udziatu
wiernych, jeden lub wiecej biskupéw moze przedstawic je
wspétbraciom z Konferencji Episkopatu, i wraz z nimi
przeanalizowac stosowno$¢ wprowadzenia glebszych adaptacji, jesli
rzeczywiscie wymaga tego dobro dusz .



Z kolei Konferencja Episkopatu powinna, wedtug procedury
podanej nizej, przedtozy¢ Stolicy Apostolskiej zmiany, jakie chce
wprowadzic .

Kongregacja ds. Kultu Bozego i Dyscypliny Sakramentow jest
gotowa przyjac propozycje Konferencji Episkopatu i zbadac je,
uwzgledniajac dobro zainteresowanych Kosciotow lokalnych, oraz
kontynuowac proces inkulturacji tam, gdzie jest to uzyteczne lub
konieczne, wedtug zasad przedstawionych w niniejszej Instrukcji
(por. wyzej; nr 33-51), w duchu ufnej wspotpracy i wspdlne;j
odpowiedzialnosci.

SposoOb postepowania w zastosowaniu art. 40 soborowej
Konstytucji o Liturgii

Konferencja Episkopatu powinna przeanalizowac, to co powinno
zosta¢ zmienione w obrzedach liturgicznych ze wzgledu na tradycje
i mentalnos¢ narodu. Ich przestudiowanie powinna powierzy¢
krajowej lub regionalnej komis;ji liturgicznej, ktéra winna
zatroszczyC sie o zaangazowanie do wspoétpracy osob
kompetentnych, by zbadac r6zne aspekty elementéw kultury
lokalnej i ewentualne wtaczenie ich do Liturgii. MozZe niekiedy
okazac sie wskazane wystuchanie zdania przedstawicieli religii
niechrzescijanskich na temat wartosci kulturowej lub cywilnej
jakiegos elementu (por. wyzej; nr 30-32).

To wstepne badanie powinno by¢ przeprowadzone we wspétpracy,
jezeli wymaga tego dany przypadek, Konferencji Episkopatu krajéw
sgsiednich lub nalezacych do tej samej kultury (por. wyzej; nr 51).

Zanim rozpoczng sie jakiekolwiek eksperymenty, Konferencja
Episkopatu powinna przedstawic projekt Kongregaciji.
Przedstawienie projektu powinno zawierac opis proponowanych
zmian, racje ich wprowadzenia, zastosowane Kkryteria, planowane



miejsca i czas, je$li zachodzi taki przypadek, wstepnego
eksperymentu oraz wskazanie grup przeznaczonych do ich
wykonania, a w koncu akta analizy i gtlosowania Konferencji w tej
kwestii.

Po zbadaniu projektu, prowadzonego w uzgodnieniu miedzy
Konferencjg Episkopatu i Kongregacjg, udzieli ona Konferencji
Episkopatu, jesli zachodzi taki przypadek, pozwolenia na
eksperyment w ograniczonym czasie .

Konferencja Episkopatu powinna czuwac¢ nad prawidtowym
przebiegiem eksperymentu, wspomagana zazwyczaj przez krajowa
lub regionalng komisje liturgiczng. Konferencja powinna czuwac
ponadto, by eksperyment nie rozciggat sie poza przewidziane
granice miejsca i czasu, by informowac pasterzy i wiernych o jego
charakterze tymczasowym i ograniczonym oraz by nie nadawa¢ mu
rozgtosu, ktory mogtby wpltynac¢ na zycie liturgiczne kraju. Na koncu
okresu eksperymentalnego Konferencja Episkopatu powinna ocenic,
czy projekt odpowiada stawianym celom lub czy powinien by¢
ponownie rozpatrzony w jakims$ punkcie, oraz poda¢ swoj wniosek
do Kongregacji wraz z dokumentacja przeprowadzonego
eksperymentu.

Po zbadaniu dokumentacji, Kongregacja bedzie mogta udzieli¢
dekretem swojej zgody, wraz z ewentualnymi uwagami, by
oczekiwane zmiany zostaty dopuszczone na terytorium,
podlegajacym Konferencji Episkopatu.

Wierni, $wieccy i duchowienstwo, powinni by¢ dobrze
poinformowani o zmianach i przygotowani do ich wprowadzenia do
Liturgii. Zastosowanie decyzji powinno dokonac sie z
uwzglednieniem konkretnych okolicznosci, ustanawiajac, jesli jest to
stosowne, okres przejsciowy (por. wyzej, nr 46).



ZAKONCZENIE

Przedstawiajac Konferencjom Episkopatu normy, ktére powinny
kierowac pracg nad inkulturacjg liturgiczng przewidziang przez
Sobor Watykanski II, by odpowiedzie¢ na potrzeby duszpasterskie
narodow o zréznicowanej kulturze i wigczajac jg starannie do
duszpasterstwa ogdlnego w celu inkulturacji Ewangelii w
réznorodnos¢ rzeczywistosci ludzkich, Kongregacja ds. Kultu
Bozego i Dyscypliny Sakramentéw ma nadzieje, ze kazdy Kosciét
partykularny, zwtaszcza w krajach misyjnych, bedzie magt
doswiadczy¢, ze roznorodnos$¢ pewnych elementéw w obrzedach
liturgicznych moze by¢ Zrédtem ubogacenia, w szacunku dla istotnej
je dn osci Obrzadku rzymskiego, jednosci catego KosSciota oraz
integralnosci “wiary raz tylko przekazanej Swietym” (por. Jud 3).

Niniejsza Instrukcja zostata przygotowana przez Kongregacje ds.
Kultu Bozego i Dyscypliny Sakramentéw z polecenia Jego
Swiatobliwoéci Papieza Jana Pawta II, ktory zatwierdzit ja i nakazat
opublikowac.

w siedzibie Kongregacji ds. Kultu Bozego i Dyscypliny Sakramentow

ANTONIO M. KARD. JAVIERRE ORTAS PREFEKT GERALDO M.
AGNELO ARCYBISKUP SEKRETARZ 1994-01-25 RZYM



