Jan Pawel 11

POSYNODALNA ADHORTACJA APOSTOLSKA

CHRISTIFIDELES LAICI
O POWOLANIU I MISJI SWIECKICH W KOSCIELE I W SWIECIE
DWADZIESCIA LAT PO SOBORZE WATYKANSKIM II

Spis rozdzialow
« WPROWADZENIE
o ROZDZIAL 1. JA JESTEM KRZEWEM WINNYM, WY — LATOROSLAML.
e ROZDZIAL II. LATOROSLE JEDNEGO WINNEGO KRZEWU.
o ROZDZIAL 11I. PRZEZNACZYLEM WAS NA TO, ABYSCIE SZLI I OWOC PRZYNOSILI
e ROZDZIAL IV. ROBOTNICY W WINNICY PANSKIEJ.
e ROZDZIAL V. ABYSCIE PRZYNOSILI OWOC OBFITSZY.

Do biskupow

kaptanow 1 diakonow

zakonnikéw 1 zakonnic

oraz wszystkich katolikéw §wieckich

WPROWADZENIE
Christifideles laici

1. KATOLICY swieccy (Christifideles laici), ktorych ,,powotanie i misja w Kosciele 1 $wiecie dwadzie$cia lat
po Soborze Watykanskim II” byly tematem Synodu Biskupow 1987 r, wchodzg w sktad Ludu Bozego
ukazanego w przypowiesci o robotnikach winnicy w Ewangelii $w. Mateusza: ,,Albowiem krolestwo niebieskie
podobne jest do gospodarza, ktory wyszedt wezesnym rankiem, aby najac robotnikow do swej winnicy.
Umowit si¢ z robotnikami o denara za dzien i postat ich do winnicy” (Mt 20, 1-2).

Ewangeliczna przypowies$¢ ukazuje naszym oczom rozlegla winnice Panskg oraz rzesze ludzi, me¢zczyzn i
kobiet wezwanych przez Boga 1 wystanych tam do pracy. Winnicg jest caty §wiat (por. Mt 13, 38), ktory winien

zosta¢ przemieniony zgodnie z Bozym planem w perspektywie ostatecznego przyjscia Krolestwa Bozego.
IDZCIE 1 WY DO MOJEJ WINNICY

2.,,Gdy wyszedt okoto godziny trzeciej, zobaczyt innych, stojacych na rynku bezczynnie, 1 rzekt do nich:
«Idzcie 1 wy do mojej winnicy»” (Mt 20, 3-4).

., Idzcie i wy do mojej winnicy” — od owego dnia to wezwanie Pana Jezusa nie przestaje rozbrzmiewacé w
dziejach: skierowane jest do kazdego cztowieka, ktory przychodzi na $wiat.

W naszych czasach, ktore wraz z Soborem Watykanskim II otrzymaty nowe tchnienie Ducha Pi¢¢dziesiatnicy,
Kosciot osiggnat bardziej zywa swiadomo$¢ swojej misyjnej natury i raz jeszcze wstuchat si¢ w gtos Pana,
ktory posyta go na $wiat jako ,,powszechny sakrament zbawienia™!.

Idzcie i wy. To wezwanie dotyczy nie tylko biskupow, kaptanow, zakonnikéw i zakonnic, ale wszystkich, takze
$wieckich, ktorych Bog wzywa osobiscie, powierzajac im do spehienia misje¢ w Kosciele i w $wiecie. Sw.
Grzegorz Wielki przypomina o tym w kazaniu komentujacym przypowies¢ o robotnikach winnicy: ,,Popatrzcie,
najmilsi bracia, jak zyjecie, 1 sprawdzcie, czy juz jestescie robotnikami Pana. Niech kazdy oceni to, co czyni i
0sadzi, czy pracuje w winnicy Panskiej”2.

Szczegodlnie wspaniate wypowiedzi na temat natury, godnosci, duchowosci, misji i odpowiedzialnosci
swieckich zawierajg si¢ w przebogatej spusciznie doktrynalnej, duchowej i1 pasterskiej Soboru. Ojcowie
soborowi, podejmujac apel Chrystusa, wezwali wszystkich swieckich, mezczyzn i kobiety, do pracy w Jego
winnicy: ,,Swiety Sobor wzywa wicc usilnie w imie Pana wszystkich §wieckich, by chetnie, wielkodusznie i
skwapliwie odpowiedzieli na wotanie Chrystusa, ktory w tej godzinie natarczywiej ich zaprasza, i na
natchnienie Ducha Swigtego. Mtodzi niech uwazaja to wezwanie za skierowane szczegdlnie do siebie i niech je
przyjma z zapatem i wielkodusznie. Sam bowiem Pan przez ten Sobor $wiety zaprasza ponownie wszystkich
swieckich, by z kazdym dniem coraz $cislej si¢ z Nim jednoczyli, a uwazajac Jego spraweg za swoja wtasng
(por. Flp 2, 5), zespalali si¢ w Jego zbawczym postannictwie; wysyta On ich znowu do kazdego miasta i
miejscowosci, dokad sam ma przyjs$¢ (por. £k 10, 1),

Idzcie i wy do mojej winnicy. Te stowa odezwaly si¢ raz jeszcze duchowym echem podczas Synodu Biskupow,
ktory odbywat si¢ w Rzymie od 1 do 30 pazdziernika 1987 roku. Idac drogg wytyczong przez Sobor Ojcowie
Synodu, otwarci na $wiatlo doswiadczen osobistych i wspolnotowych catego Kosciota oraz ubogaceni przez
Synody poprzednie, podjeli szczegdtows 1 szeroko zakrojong refleksje nad powotaniem i misja §wieckich w


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m0
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m3
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles.html#m5
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p1
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p2
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p3

Kosciele 1 §wiecie dwadziescia lat po Soborze Watykanskim II.

Wsrod uczestnikéw Synodu nie zabrakto kompetentnych przedstawicieli laikatu, mezczyzn i kobiet, ktorzy
whniesli swoj cenny wktad w jego prace, co zostato oficjalnie uznane w homilii wygloszonej na zakonczenie
obrad: ,,.Dzigkujemy za to, ze w czasie Synodu mogliSmy nie tylko cieszy¢ si¢ obecnoscig Swieckich (auditores
i auditrices), ale takze stucha¢ w czasie synodalnej dyskusji zaproszonych przedstawicieli laikatu,
pochodzacych ze wszystkich stron §wiata, z réznych krajow. Pozwolito nam to skorzysta¢ z ich do§wiadczen,
ich rad oraz sugestii zrodzonych z umitowania wspdlnej sprawy’.

Spogladajac na okres posoborowy Ojcowie synodalni mogli stwierdzié¢, ze Duch Swiety nieprzerwanie
odnawial mtodo$¢ Kosciota, budzac w wielu §wieckich nowe energie $wigtoéci i uczestnictwa. Swiadcza o tym
miedzy innymi: nowy styl wspotpracy migdzy kaptanami, zakonnikami i §wieckimi, czynny udziat swieckich w
liturgii, w gloszeniu Stowa Bozego 1 w katechezie, powierzanie §wieckim wielorakich postug oraz zadan, bujny
rozkwit grup, zrzeszen, ruchow duchowosci 1 zaangazowania swieckich, szerszy 1 bardziej znaczacy udziat
kobiet w zyciu Kosciota i w rozwoju spoteczenstwa.

Réwnoczesnie Synod podkreslit trudnosci 1 niebezpieczenstwa, ktorych nie brakto na posoborowej drodze
laikatu. Wypada tu przypomnie¢ przede wszystkim dwie pokusy, ktorym swieccy nie zawsze umieli stawic¢
czota: pokusa tak wielkiego angazowania si¢ w postugi i zadania koscielne, ze prowadzito to czgsto do
zaniedbywania w praktyce specyficznych powinnosci na polu zawodowym, spotecznym, gospodarczym,
kulturalnym i politycznym, oraz pokusa usprawiedliwiania niedopuszczalnego oddzielania wiary od zycia,
przyjecia Ewangelii od konkretnych dziatan w sferze r6znego rodzaju rzeczywistosci doczesnych 1 ziemskich.
Synod w ciggu swoich prac nieustannie si¢ odwotywat do Soboru Watykanskiego II, ktérego nauczanie o
swieckich okazato si¢ po dwudziestu latach zadziwiajaco aktualne, a niekiedy wrecz profetyczne. Nauczanie to
moze o$wietli¢ 1 ukierunkowa¢ odpowiedzi, jakich dzisiaj domagajg si¢ nowe problemy. W rzeczywistosci
wyzwanie podjete przez OjcoOw synodalnych polegato na wytyczeniu konkretnych drog, ktore pozwolityby
przenies¢ wspaniatg soborowa ,,teori¢” laikatu w ,,praktyke” autentycznego zycia Kosciota. Istniejg takze
problemy, ktore — zwazywszy na ich pewng ,,nowo$¢” — mozna okresli¢ mianem posoborowych,
przynajmniej w sensie chronologicznym. Im tez Ojcowie synodalni stusznie poswiecili szczeg6lng uwage w
toku swoich dyskusji i refleksji. Wsrdd nich nalezy przypomnie¢ sprawe urzedéw i postug koscielnych, ktore
sg lub mogg by¢ powierzane swieckim, ekspansj¢ i rozrost nowych ,,ruchow” obok innych form zrzeszania si¢
swieckich oraz miejsce i role kobiety zarowno w Kosciele, jak 1 w spoleczenstwie.

Ojcowie, na zakonczenie swoich prac prowadzonych z wielkg sumiennos$cia, kompetencjg 1 wielkodusznoscia,
wyrazili mi swoje zyczenie, a zarazem prosbe, abym we wtasciwym czasie dat Kosciotowi powszechnemu
dokument koncowy o wiernych $wieckich?.

Niniejsza posynodalna adhortacja apostolska ma na celu nada¢ szczegdlng warto$¢ catemu bogactwu prac
Synodu od Lineamenta do Instrumentum laboris, od relacji poczatkowej do wystgpien poszczegolnych
biskupow i1 §wieckich, do relacji podsumowujacych dyskusje plenarne, od dyskusji i relacji grup roboczych do
,propozycji”’ i,,0Oredzia” koncowego. Totez dokument ten, ktory otrzymat ostateczng forme przy wspotudziale
Rady Sekretariatu Generalnego Synodu i samego Sekretariatu, nie sytuuje si¢ obok Synodu, ale jest jego
wiernym i konsekwentnym wyrazem, owocem kolegialnej pracy.

Celem niniejszej adhortacji jest pobudzenie i ozywienie $wiadomosci daru oraz odpowiedzialnosci wszystkich

swieckich i kazdego z osobna w komunii i postannictwie Kosciofa. )
PILNE POTRZEBY WSPOLCZESNEGO SWIATA: CZEMU TU STOICIE CALY DZIEN BEZCZYNNIE?

3. Podstawowym znaczeniem tego Synodu, a zarazem bezcennym, upragnionym przez niego owocem jest
przyjecie przez swieckich Chrystusowego wezwania do pracy w Jego winnicy, do tego, by w tym wspaniatym i
dramatycznym momencie dziejowym, u progu trzeciego tysiaclecia, witaczyli si¢ oni zywo, Swiadomie i
odpowiedzialnie w misj¢ Kosciota.

Nowe sytuacje — zarowno w Kosciele, jak i w zyciu spotecznym, ekonomicznym, politycznym i kulturalnym
— domagajg si¢ dzisiaj ze szczegolng sitg zaangazowania swieckich. Biernos¢, ktéra zawsze byta postawa nie
do przyjecia, dzi§ bardziej jeszcze staje si¢ wing. Nikomu nie godzi si¢ trwac w bezczynnosci.

Powro¢my do stow ewangelicznej przypowiesci: ,,Gdy wyszedt okoto godziny jedenastej, spotkat innych
stojacych i zapytat ich: «Czemu tu stoicie caty dzien bezczynnie?». Odpowiedzieli mu: «Bo nas nikt nie najah».
Rzekt im: «Idzcie 1 wy do winnicy»” (Mt 20, 6-7).

Nie ma miejsca na bezczynnos$¢, bowiem zbyt wiele pracy czeka na wszystkich w winnicy Panskie;j.
,Gospodarz” z jeszcze wigkszym naciskiem powtarza wezwanie: ,,IdZcie i wy do winnicy”.

Z pewnoscig glos Pana rozbrzmiewa w glebi duszy kazdego chrzescijanina, ktory przez wiar¢ i sakramenty
chrze$cijanskiej inicjacji upodobnit si¢ do Jezusa Chrystusa, stal si¢ zywym cztonkiem Kosciota i aktywnym
podmiotem jego zbawczej misji. Ten sam glos rozlega si¢ takze w dziejach Kos$ciota 1 ludzkos$ci, o czym


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p4
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p5

przypomina nam Sobdr: ,,Lud Bozy pobudzany wiarg w to, ze prowadzi go Duch Panski napetniajacy okrag
ziemi, stara si¢ w wydarzeniach, potrzebach i1 pragnieniach, w ktorych uczestniczy z resztg ludzi naszej doby,
rozpoznac, jakie w nich mieszczg si¢ prawdziwe znaki obecnos$ci lub zamystow Bozych. Wiara bowiem
rozjasnia wszystko nowym $wiatlem i ujawnia Bozy zamyst odnos$nie do pelnego powotania cztowieka; dlatego
kieruje ona umyst do rozwigzan w petni ludzkich™®.

Trzeba wigc spojrze¢ w twarz temu naszemu $wiatu, spojrze¢ na jego wartosci 1 problemy, niepokoje i nadzieje,
osiggniecia 1 porazki; $wiatu, ktorego sytuacja gospodarcza, spoteczna, polityczna i1 kulturalna jest w
poréwnaniu ze $wiatem ukazanym w Konstytucji duszpasterskiej Gaudium et spes znacznie trudniejsza’l. Ale to
on wlasnie jest winnicg, fo on jest polem, na ktorym §wieccy majg wypetnia¢ swoja misje. Jezus pragnie, by
oni, tak jak wszyscy Jego uczniowie, byli solg dla ziemi i §wiattem $wiata (por. Mt 5, 13-14). A jak wyglada
aktualne oblicze ,,ziemi” 1 ,,$wiata”, dla ktorych chrzescijanie winni by¢ ,,s0l3” 1 ,,Swiattem™?

Wspodiczesny swiat wykazuje wielkg roznorodnos¢ sytuacji i probleméw, podlega tez coraz szybszym
przemianom. Dlatego nalezy si¢ wystrzega¢ pochopnych uogolnien i uproszczen. Tym niemniej mozna
dostrzec pewne tendencje charakterystyczne dla wspotczesnego spoteczenstwa. Jak na ewangelicznej roli razem
rosng kakol 1 dobre ziarno, tak w historii, bedacej kazdego dnia widownig postugiwania si¢ przez ludzi —
czgsto w sposob peten sprzecznosci — wolnoscig, wystepuja, niekiedy mocno ze sobg splatane, zto i dobro,
bezprawie 1 sprawiedliwos¢, udrgka i nadzieja.

Sekularyzm a potrzeba religii

4. Jakze nie wspomnie¢ 0 uporczywym rozszerzaniu si¢ zobojetnienia religijnego i ateizmu w jego rozmaitych
formach, a zwlaszcza w formie najbardziej dzi§ moze rozpowszechnione;j, jaka jest sekularyzm? Czlowiek,
odurzony wspaniatoscig cudownych zdobyczy nieustannego rozwoju naukowo-techniczego, a przede
wszystkim zafascynowany najdawniejszg, ale wcigz nowa pokusa zrownania si¢ z Bogiem (por. Rdz 3, 5)
poprzez uzywanie wolnosci bez granic, podcina istniejgce w jego sercu korzenie religijnosci: zapomina o Bogu,
utrzymuje, ze nie ma On dla jego zycia Zadnego znaczenia, odrzuca Go, czynigc przedmiotem swego
uwielbienia najrézniejsze ,,bozki”.

Zjawisko sekularyzmu jest dzi§ naprawde sprawg powazng. Dotyczy ono nie tylko jednostek, ale w pewnym
sensie takze catych wspdlnot. Juz Sobor zwracal uwage na to, ze ,,liczniejsze masy praktycznie odchodzg od
religii”®. Ja sam niejednokrotnie przypominatem o zjawisku dechrystianizacji, ktore wystepuje w narodach o
dawnej tradycji chrzescijanskiej 1 domaga si¢ bezzwlocznie nowej ewangelizacji.

A przeciez dgzenia i potrzeby religijne nie moga catkowicie wygasna¢. Sumienie kazdego czlowieka, ktory ma
odwage postawi¢ sobie najistotniejsze pytania dotyczace ludzkiej egzystencji, a przede wszystkim pytac o sens
zycia, cierpienia i $mierci, musi odpowiedzie¢ okrzykiem prawdy wyrazonym przez §w. Augustyna:
,,Stworzytes$ nas, Panie, dla siebie i niespokojne jest nasze serce dopoki nie spocznie w Tobie™. Totez i Swiat
wspotczesny daje coraz szersze 1 zywsze §wiadectwo otwartosci na duchowg 1 transcendentng wizj¢ zycia,
powrotu do poszukiwan religijnych, odnowionego poczucia sacrum i wartosci modlitwy, potrzeby wolnosci

wyznawania imienia Panskiego.
Osoba ludzka: godno$¢ deptana i wywyzszana

5. Pomyslmy tez o wielorakich postaciach przemocy, ktorej dzi§ poddawana jest osoba ludzka. Istota ludzka,
jesli nie jest uznana i kochana na miare jej godnosci zywego obrazu Boga (por. Rdz 1, 26), narazona jest na
najbardziej upokarzajgce 1 wynaturzone akty ,,uprzedmiotowienia”, w wyniku ktorych dostaje si¢ w niewolg
silniejszego. ,,Silniejszy”’ moze mie¢ rézne imiona: ideologia, wtadza ekonomiczna, nieludzki system
polityczny, technokracja, agresywnos$¢ srodkow spotecznego przekazu. I znéw stajemy wobec wielu ludzi,
naszych braci 1 siostr, ktorych przesadna tolerancja czy jawnie niesprawiedliwe prawodawstwo pozbawiaja
podstawowych praw: prawa do zycia w jego pelnym wymiarze, prawa do dachu nad gtowg i pracy, do
zatozenia rodziny i odpowiedzialnego rodzicielstwa, do uczestniczenia w zyciu publicznym 1 politycznym, do
wolnosci sumienia i wyznawania wiary religijnej. Ktoz bytby w stanie policzy¢ dzieci nie narodzone, bo
zgtadzone w tonie matek, dzieci porzucone i maltretowane przez wlasnych rodzicéw, dzieci pozbawione
mitosci 1 naleznej opieki? W niektorych krajach cale masy ludzi zyja bez dachu nad gtowa i pracy, pozbawione
srodkow, ktore moglyby im zapewni¢ zycie godne ludzkich istot czy cho¢by elementarne warunki bytowe. Dzi$
staly sie¢ czym$ zwyczajnym przerazajace skupiska ubostwa i nedzy, tak materialnej, jak moralnej, okalajace
wielkie metropolie 1 zadajace $mier¢ calym grupom ludzi.

Lecz swigtosci osoby nie da si¢ unicestwi¢, cho¢by nie wiem jak czgsto spotykata si¢ z pogarda 1 byta
gwatcona. Mocno osadzona w Bogu, Stworcy 1 Ojcu, $wigto$¢ osoby ujawnia si¢ zawsze 1 od nowa.

Dlatego wtasnie widzimy, jak rozprzestrzenia si¢ dzi$ i coraz bardziej umacnia poczucie osobistej godnosci
kazdej ludzkiej istoty. Dobroczynny prad przenika i ogarnia wszystkie ludy §wiata, ktore coraz lepiej
uswiadamiajg sobie godno$¢ cztowieka, a wiec nie ,,rzeczy” lub ,,przedmiotu”, ktorym mozna si¢ postugiwac,


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p6
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p7
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p8
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p9

ale zawsze 1 tylko ,,podmiotu”, ktoéry posiada sumienie i wolno$¢, jest wezwany do odpowiedzialnego zycia w
spoleczenstwie 1 w dziejach, 1 podporzadkowany wartosciom duchowym i religijnym.

Mowi sie, ze nasza epoka jest epoka ,,humanizmow”. Niektore z nich opierajg si¢ na ateistycznych i
sekularystycznych przestankach i jako takie w paradoksalny sposéb prowadzg do ponizenia i unicestwienia
cztowieka; inne stawiajg go na piedestale 1 nabierajg cech prawdziwego balwochwalstwa; sg wreszcie 1 takie,
ktore zgodnie z prawda uznajg wielkos$¢ 1 ubostwo cztowieka, ukazujac, utrzymujac i rozwijajac jego petng
godnos¢.

Przejawem i owocem tych humanistycznych pradow jest rosngca potrzeba uczestnictwa. Stanowi ona
niewatpliwie jedng z charakterystycznych cech wspoétczesnej ludzkos$ci, prawdziwy ,,znak czasu”, ktéry coraz
bardziej dochodzi do gtosu w r6znych srodowiskach i dziedzinach zycia, przede wszystkim za§ wsrdd kobiet 1
mtodziezy oraz w zyciu nie tylko rodzinnym 1 szkolnym, ale takze kulturalnym, gospodarczym, spotecznym i
politycznym. Uczestniczenie 1 tworzenie w jakims$ stopniu nowej kultury humanistycznej stato si¢ wymogiem

tak powszechnym, jak jednostkowymi2,
Nieustajace konflikty a sprawa pokoju

6. Nie mozna wreszcie poming¢ innego, typowego dla wspotczesnej ludzkosci zjawiska, jakim jest wystepujace
z niespotykang w historii intensywnoscig nasilenie sie konfliktow. Codziennie zadaja one ludzkosci dotkliwe
rany i naruszajg jej rownowage. Zjawisko to, wielorakie w swoich przejawach, nie ma nic ze stusznego
pluralizmu idei i dziatan, i objawia si¢ w bolesnych starciach pomiedzy osobami, grupami, kategoriami osob,
narodami 1 blokami panstw. Te starcia przybierajg formy przemocy, terroryzmu i wojny. Wspotczesna
ludzkos¢, chcac udowodni¢ swa ,,wszechmoc”, powtarza bezrozumne do$§wiadczenie wiezy Babel (por. Rdz 11,
1-9), ale czyni to w daleko wigkszej skali, angazujac rdzne swoje komponenty, siejac zamet, walke, rozktad i
ucisk. Wywoluje to w rodzinie ludzkiej dramatyczne wstrzasy i rozdarcie.

Z drugiej strony, nic nie zdota sttumi¢ dazenia jednostek i ludow do bezcennego dobra, jakim jest pokd] w
sprawiedliwos$ci. Ewangeliczne btogostawienstwo: ,,Blogostawieni, ktorzy wprowadzaja pokoj” (Mt 5, 9),
znajduje wsrdd wspotczesnych ludzi nowy 1 wymowny oddzwigk: cate ludy zyja dzis, cierpig 1 dziatajg w imi¢
pokoju i sprawiedliwosci. Coraz wigcej osob 1 grup ludzkich obiera droge spolecznego zaangazowania, aby si¢
urzeczywistnito pragnienie pokoju. Spotykamy tu wielu ludzi swieckich, wspaniatomys$lnie zaangazowanych w
zycie spoleczne 1 polityczne, prowadzacych wielorakg dziatalnos$¢ tak w ramach instytucji, jak 1 wolontariatu, a
takze w stuzeniu najmniejszym. ]

JEZUS CHRYSTUS NADZIEJA LUDZKOSCI

7. Oto jak wielkie, udreczone pole rozposciera si¢ przed robotnikami postanymi przez ,,gospodarza” do pracy
W winnicy.

Jest to pole dziatania Kosciota, nas wszystkich: pasterzy i wiernych, kaptandéw, oséb zakonnych i swieckich.
Wymienione tu sytuacje dotyczy Kosciota w sposob bezposredni, warunkuja poniekad jego dzialania, ale ich
nie hamuja, a tym bardziej nie unicestwiaja, bowiem Duch Swiety, dusza Ko$ciota, wspiera go w jego misji.
Kosciot wie, ze wszystkie podejmowane przez ludzkos$¢ wysitki na rzecz jednosci i uczestnictwa, niezaleznie
od trudnosci, opdznien, przeciwnosci wynikajacych z ludzkiej stabosci, grzechu i dziatania Ztego, znajda peing
odpowiedz w dziataniu Jezusa Chrystusa, Odkupiciela cztowieka i1 Swiata.

Kosciot wie, ze Chrystus go postat jako ,,znak 1 narzedzie wewnetrznego zjednoczenia z Bogiem i jednosci
calego rodzaju ludzkiego™!l. Dlatego ludzko$¢ mimo wszystko moze i musi mie¢ nadzieje. Zywa Ewangelia w
osobie Jezusa Chrystusa jest radosng ,, nowing ”, ktérg Kosciot codziennie przepowiada i ktérej daje
swiadectwo wobec wszystkich ludzi. W tym przepowiadaniu i w tym $§wiadectwie §wieccy petnig nie tylko
wlasciwg 1 niezastgpiong role. Za ich posrednictwem Kosciot Chrystusowy jest obecny w ré6znorodnych
sektorach $wiata, jako znak oraz zrédto nadziei 1 mitosci.

ROZDZIAL 1

JA JESTEM KRZEWEM WINNYM, WY — LATOROSLAMI

Godnos¢ katolikow swieckich w Kosciele-Misterium
TAJEMNICA WINNICY

8. Obraz winnicy uzyty jest w Biblii w wielu ujeciach i w ré6znych znaczeniach. Wyraza on przede wszystkim
tajemnice Ludu Bozego. W tej, poniekad bardziej wewngtrznej perspektywie swieccy sg nie tylko robotnikami
pracujagcymi w winnicy, ale stanowig jej organiczng czes¢: ,,Ja jestem krzewem winnym, wy — latoroslami” (J
15, 5), mowi Jezus.

Juz w Starym Testamencie prorocy stosujg obraz winnicy jako symbol ludu wybranego. Izrael jest winnicg
Boga, dzietem Pana, rado$cig Jego serca: ,,Ja zasadzitem ciebie jako szlachetng latorosl winng” (Jr 2, 21);
,Matka twoja byta podobna do winoros$li zasadzonej nad brzegiem wod. Byta ptodna 1 w latorosle bogata
dzigki obfitosci wody” (Ez 19, 10); ,,Przyjaciel m6j mial winnice na zyznym pagorku. Oto6z okopat ja i oczyscit


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p10
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p11

z kamieni 1 zasadzit w niej szlachetng winorosl” (/z 5, 1-2).

Jezus powraca do symbolu winnicy dla ukazania niektorych aspektow Krolestwa Bozego: ,,Pewien cztowiek
zatozyl winnice. Otoczyt ja murem, wykopat tloczni¢ i zbudowat wieze. W koncu oddat ja w dzierzawe
rolnikom 1 wyjechat” (Mk 12, 1; por. Mt 21, 28 n.).

Zaglebiajac si¢ z Janem ewangelista w tajemnice winnicy, dokonujemy odkrycia, ze symbolizuje ona i
wyobraza nie tylko Lud Bozy, ale samego Jezusa. To On jest krzewem winnym, my za$, Jego uczniowie,
jestesmy latoroslami. On jest ,,prawdziwym krzewem winnym”, ktory daje zycie swoim latoroslom (por. J 15,
I n.).

Sobor Watykanski 11 wsrdd réznych tekstow biblijnych rzucajacych swiatto na tajemnice Kosciota, raz jeszcze
zwraca uwage na obraz krzewu winnego 1 latorosli: ,,Winoroslg prawdziwg jest Chrystus, zycia i urodzajnosci
uzyczajacy pedom, to znaczy nam, ktorzy przez Kosciot w Nim samym trwamy, a bez Niego nic uczyni¢ nie
mozemy (J 15, 1-5)”.12 A wiec sam Kosciot jest ewangeliczng winnicg. Jest tajemnicg, albowiem mitos¢ i zycie
Ojca, Syna i Ducha Swigtego sa zupelnie bezinteresownym darem dla tych, ktérzy narodzili si¢ z wody i z
Ducha (por. J 3, 5) i zostali wezwani do przezywania, a takze wyrazania i przekazywania w dziejach (misja)
jednosci samego Boga: ,,W owym dniu poznacie — mowi Jezus — ze Ja jestem w Ojcu moim, a wy we Mnie i
Jaw was” (J 14, 20).

Tylko w tajemnicy Kosciota, jako tajemnicy komunii, objawia sie ,, tozsamos¢” swieckich, ich autentyczna
godnos¢. A tylko w obrebie tej godnosci mozna okresli¢ ich powotanie i misj¢ w Kosciele 1 w $wiecie.

KIM SA SWIECCY?

9. Ojcowie synodalni stusznie stwierdzili, ze powotanie 1 misja $wieckich wymaga scisfej definicji, ktora nalezy
ustali¢ na podstawie wnikliwej analizy nauczania Soboru Watykanskiego I, w §wietle zarowno pozniejszych
dokumentéw Magisterium, jak do$wiadczen z zycia Ko$ciota, ktorym kieruje Duch Swietyl3.

W swojej odpowiedzi na pytanie ,,kim sg wierni §wieccy”’, Sobor odbiegl od poprzednich definicji, w
wiekszosci negatywnych, 1 przyjmujac zdecydowanie pozytywny punkt widzenia, stwierdzit z calym
przekonaniem, ze sg oni petnoprawnymi cztonkami Kosciota objetymi jego tajemnicq i obdarzonymi
specyficznym powotaniem, ktdrego celem w sposob szczegodlny jest ,,szukanie Krolestwa Bozego zajmujac si¢
sprawami $wieckimi i kierujac nimi po mysli Bozej%. , Pod nazwg $wieckich — czytamy w Konstytucji
Lumen gentium — rozumie si¢ tutaj wszystkich wiernych chrzescijan nie bedacych cztonkami stanu
kaptanskiego i stanu zakonnego prawnie ustanowionego w Kosciele, mianowicie wiernych chrzescijan, ktérzy
jako wecieleni przez chrzest w Chrystusa, ustanowieni jako Lud Bozy i1 uczynieni na swoj sposob uczestnikami
kaptanskiego, prorockiego i krolewskiego urzedu Chrystusowego, ze swej strony sprawujg wlasciwe catlemu
ludowi chrzescijanskiemu postannictwo w Kosciele i w Swiecie”L3.

Juz Pius XII powiedziat, ze ,,wierni, a $cislej §wieccy, zajmujg miejsce w pierwszych szeregach Kosciota. Dla
nich Kosciot stanowi zyciowa zasade ludzkiej spotecznosci. Dlatego to oni, 1 przede wszystkim oni, winni
uswiadamiac sobie coraz wyrazniej nie tylko to, Ze nalezq do Kosciola, ale ze sami sq Kosciolem, to znaczy
wspolnotg wiernych zyjacych na ziemi pod jednym przewodnictwem Papieza, oraz pozostajagcych z nim w
tacznosci Biskupow. Oni sqg Kosciotem™16,

Wedle biblijnego obrazu winnicy $wieccy, podobnie jak wszyscy inni czlonkowie Kos$ciota, sg latoroslami,
ktore trwajg w Chrystusie, prawdziwym krzewie winnym, dawcy zycia i ozywicielu.

Woecielenie w Chrystusa przez wiare i sakramenty chrzescijanskiej inicjacji jest dla cztowieka poczatkiem jego
nowej chrzescijanskiej kondycji, ktora wiacza go w tajemnice Kosciota, ksztattuje jego duchowe ,,oblicze”, stoi
u podstaw wszystkich powotan i jest punktem wyjscia dla dynamizmu chrzescijanskiego zycia swieckich. W
Jezusie Chrystusie, umartym i zmartwychwstalym, ochrzczony staje si¢ ,,nowym stworzeniem” (por. Ga 6, 15;
2 Kor 5, 17), oczyszczonym z grzechu 1 ozywionym taska.

W zwiagzku z tym, chcac nakreslic¢ ,,sylwetke” swieckiego, musimy najpierw uchwyci¢ pelny sens tajemniczego
bogactwa, jakim Bog przez Chrzest $wiety obdarza chrze$cijanina.

CHRZEST I CHRZESCIJANSKA NOWOSC

10. Nie bedzie przesadg twierdzenie, ze celem calej egzystencji §wieckiego katolika jest dochodzenie do
poznania radykalnej nowosci chrzescijanskiej ptynacej z Chrztu, sakramentu wiary po to, azeby moc wypethiac
swoje zyciowe obowigzki zgodnie z otrzymanym od Boga powotaniem. Popatrzmy teraz konkretnie i z bliska
na trzy podstawowe aspekty owej chrzescijanskiej nowosci, ktére pomoga nam okresli¢ ,,sylwetke” swieckiego:
Chrzest odradza nas do zZycia dzieci Bozych, jednoczy nas z Jezusem Chrystusem i Jego Cialem, ktorym jest

Koscidl, namaszcza w Duchu Swietym czynige kazdego z nas duchowa, swigtynig.

Synowie w Synu

11. Przypomnijmy, co Jezus mowi do Nikodema: ,,Zaprawde, zaprawd¢ powiadam ci, jesli si¢ kto§ nie narodzi
z wody 1 z Ducha, nie moze wejs¢ do krolestwa Bozego™ (J 3, 5). Chrzest $wiety jest wigc nowym


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p12
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p13
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p14
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p15
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p16

narodzeniem, jest odrodzeniem.

Ten wlasnie aspekt chrzcielnego daru ma na mysli Piotr apostot, gdy wypowiada uroczyste stowa: ,,Niech
bedzie blogostawiony Bog 1 Ojciec Pana naszego Jezusa Chrystusa. On w swoim wielkim mitosierdziu przez
powstanie z martwych Jezusa Chrystusa na nowo zrodzit nas do zywej nadziei: do dziedzictwa
niezniszczalnego i niepokalanego, i niewiedngcego™ (/ P 1, 3-4). Nastepnie Piotr okresla mianem chrzescijan
tych, ktorzy zostali ,,ponownie do Zycia powotani nie z gingcego nasienia, ale z niezniszczalnego, dzigki stowu
Boga, ktore jest zywe i trwa” (I P 1, 23).

Przez Chrzest $wiety stajemy si¢ dziecmi Boga w Jego Jednorodzonym Synu Jezusie Chrystusie. Kazdy
chrzescijanin obmyty wodg ze §wigtego zrodla styszy gtos, ktory niegdys rozlegt si¢ nad brzegiem Jordanu:

,» 1y$ jest mdj Syn umitowany, w Tobie mam upodobanie” (£k 3, 22), i wtedy wie, ze zostat przytgczony do
umitowanego Syna, sam stajac si¢ synem przybranym (por. Ga 4, 4-7) 1 bratem Chrystusa. W ten sposob w
dziejach kazdego cztowieka dopetnia si¢ przedwieczny zamyst Ojca: ,,tych, ktorych od wiekow poznat, tych tez
przeznaczyt na to, by si¢ stali na wzér obrazu Jego Syna, aby On byt pierworodnym migdzy wielu bra¢mi” (Rz
8, 29).

To Duch Swiety nadaje ochrzczonym status synéw Bozych, a zarazem czyni ich cztonkami Chrystusowego
Ciata. Swiety Pawel przypomina o tym chrzescijanom z Koryntu: ,, Wszyscy$my bowiem w jednym Duchu
zostali ochrzczeni, [aby stanowic¢] jedno Ciato” (1 Kor 12, 13); 1 dlatego moze powiedzie¢ §wieckim: ,,Wy
przeto jestescie Ciatlem Chrystusa i poszczegdlnymi cztonkami” (I Kor 12, 27); ,,Na dowdd tego, ze jestescie

synami, Bog wystal do serc naszych Ducha Syna swego” (Ga 4, 6; por. Rz 8, 15-16).
Jedno cialo w Chrystusie

12. Jako odrodzeni ,,synowie w Synu”, ochrzczeni sg nicodwotalnie — jak uczy Sobér Florencki —

,, cztonkami Chrystusa i cztonkami Ciata Kosciota .

Chrzest oznacza i sprawia mistyczne, ale rzeczywiste wcielenie w ukrzyzowane 1 zwycigskie ciato Jezusa.
Przez ten sakrament Jezus zanurza cztowieka w swojg $§mier¢, aby zanurzy¢ go w swoim zmartwychwstaniu
(por. Rz 6, 3-5), uwalnia go ze ,,starego cztowieka” 1 przyobleka w ,,cztowieka nowego”, czyli w samego
siebie: ,,Wy wszyscy — glosi $w. Pawet — ktorzy zostaliscie ochrzczeni w Chrystusie, przyoblekliscie si¢ w
Chrystusa” (Ga 3, 27; por. Ef 4, 22-24; Kol 3, 9-10). Stad ,,wszyscy razem tworzymy jedno ciato w Chrystusie”
(Rz 12,5).

W stowach Pawtowych odnajdujemy wierne echo nauki samego Jezusa, ktory objawil tajemnicze zjednoczenie
swoich uczniow z sobq i pomiedzy nimi jako odbicie 1 przedluzenie owej tajemniczej jednosci, ktora taczy Ojca
z Synem i Syna z Ojcem mito$cia w Duchu Swietym (por. J 17, 21). Te sama jedno$é ma na mysli Jezus, gdy
przedstawia obraz winnego krzewu i latorosli: ,,Ja jestem krzewem winnym, wy — latoro§lami” (J 15, 5);
obraz, ktéry rzuca $§wiatto nie tylko na glteboka wiez uczniéw z Jezusem, ale takze na witalng jednos¢ wsrod
samych uczniow, pedéw jednej Winorosli.

Zywe i Swiete przybytki Ducha

13. Innej symboliki uzywa Piotr apostol, porownujac ochrzczonych do ,,zywych kamieni”, ktore na Chrystusie,
,kamieniu wegielnym”, sa ,,budowane jako duchowa $wiatynia” (/ P 2, 5 n.). Stajemy tu wobec kolejnego
aspektu chrzescijanskiej nowosci, ktory znajduje wyraz w stowach Soboru Watykanskiego I1: ,,Ochrzczeni (...)
poswigcani sg przez odrodzenie i namaszczenie Duchem Swigtym, jako dom duchowy”18,

Duch Swiety ,,namaszcza” ochrzczonego, wyciska na nim swoja niezatartg pieczeé (por. 2 Kor 1, 21-22) i
ustanawia go duchowa §wiatynia. Znaczy to, ze cztowiek, zjednoczony i uksztattowany na wzor Chrystusa,
zostaje napelniony przez Ducha §wigta obecnoscig Boga.

Po tym duchowym ,,namaszczeniu” chrzes$cijanin moze na swoj sposoéb powtdrzy¢ stowa Jezusa: ,,Duch Panski
spoczywa na Mnie, poniewaz Mnie namascit i postalt Mnie, abym ubogim nidst dobrag nowine, wigzniom gtlosit
wolnos¢, a niewidomym przejrzenie; abym ucisnionych odsytat wolnych, abym obwotywat rok taski od Pana”
(Lk 4, 18-19; por. Iz 61, 1-2). Tak oto przez chrzest 1 bierzmowanie ochrzczony uczestniczy w misji samego

Jezusa Chrystusa, Mesjasza i Zbawiciela. ]
UDZIAL SWIECKICH W KAPLANSKIM, PROROCKIM I KROLEWSKIM URZEDZIE JEZUSA CHRYSTUSA

14. Zwracajac si¢ do ochrzczonych jako do ,,niedawno narodzonych niemowlat”, Piotr apostot méwi;
»Zblizajac si¢ do Tego, ktory jest zywym kamieniem, odrzuconym wprawdzie przez ludzi, ale u Boga
wybranym i drogocennym, wy réwniez, niby zywe kamienie, jestescie budowani jako duchowa $wiatynia, by
stanowi¢ $wiete kaptanstwo, dla sktadania duchowych ofiar, przyjemnych Bogu przez Jezusa Chrystusa (...).
Wy za$ jestescie wybranym plemieniem, krolewskim kaptanstwem, §wigtym narodem, ludem Bogu na
wlasno$¢ przeznaczonym, abyscie oglaszali dzieta potegi Tego, ktory was wezwat z ciemnosci do
przedziwnego swojego Swiatta” (1 P 2, 4-5. 9).

Mamy tu do czynienia z kolejnym aspektem Chrztu: oto §wieccy otrzymuja, w sobie wiasciwym wymiarze,


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p17
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p18

udziat w potréjnym urzedzie Jezusa Chrystusa — kaplanskim, prorockim i krolewskim. Swiadomos¢ tego faktu
byta zawsze obecna w zywej tradycji Ko$ciota, o czym $wiadczy miedzy innymi komentarz §w. Augustyna do
Psalmu 26: Dawid ,,namaszczony bowiem zostat na krola. Wowczas namaszczano jedynie krolow i kaptanow.
Dwie osobistosci namaszczano w owych czasach. Dwie osoby zapowiadaty jednego przysztego kroéla i kaptana,
dwa urzedy jednego Chrystusa. Nazwa Chrystus pochodzi od krzyzma. I nie tylko jego gtowa zostata
namaszczona, ale rowniez i ciato, czyli my wszyscy (...). Tak wiec namaszczenie odnosi si¢ do wszystkich
chrzescijan. Natomiast pierwotnie, za czasow Starego Testamentu dotyczyto tylko dwoch oséb. Stad tez
widoczng jest rzecza, iz my wszyscy jestesmy ciatem Chrystusa, poniewaz wszyscy jesteSmy namaszczeni. W
nim jestesmy zarowno oddani Chrystusowi, jak tez sami jestesmy Chrystusem, poniewaz w pewnym stopniu
stanowimy catego Chrystusa, gtowe i ciato”L.

Rozpoczynajgc mojg papieska postuge, wiemy nauczaniu Soboru Watykanskiego 1122, pragngtem potozy¢
nacisk na sprawe kaptanskiej, prorockiej i krolewskiej godnosci catego Ludu Bozego, mowiac: ,,Ten,
narodzony z Maryi Dziewicy, syn ciesli — jak mniemano, Syn Boga zywego — jak wyznat Piotr — przyszed},
aby wszystkich nas uczyni¢ “krélestwem 1 kaptanami,,. Sobdr Watykanski I na nowo przypomnial tajemnice
tej wladzy. Postannictwo Chrystusa-Kaptana, Proroka-Nauczyciela i Krola — trwa w Kosciele. Wszyscy: caty
Lud Bozy, jesteSmy tego potrojnego postannictwa uczestnikamiZL,

Niniejsza adhortacja zacheca §wieckich do tego, aby jeszcze raz z rozwaga i mitoscig odczytali, przemysleli i
przyswoili sobie bogate 1 ptodne nauczanie

Soboru na temat ich uczestnictwa w potrojnym urzedzie Chrystusa?2. Postaramy si¢ teraz wytozy¢ pokrotce
najistotniejsze elementy tego nauczania,

Ze wzgledu na swoje kaplanstwo Jezus samego siebie wydat na krzyzu i1 nieustannie ofiarowuje si¢ w
Eucharystii na chwate Ojca, dla zbawienia ludzko$ci. Ludzie Swieccy uczestnicza w urzedzie kaptanskim
Chrystusa, gdyz jako wcieleni przez Chrzest w Chrystusowe Ciato 1aczg si¢ z Nim w tej ofierze, ofiarowujac
siebie samych i1 wszystkie swoje uczynki (por. Rz 12, 1-2). Oto co o nich méwi Sobor: ,,Wszystkie (...) ich
uczynki, modlitwy 1 apostolskie przedsigwzigcia, zycie matzenskie i rodzinne, codzienna praca, wypoczynek
ducha i ciata, jesli odbywajg si¢ w Duchu, a nawet utrapienia zycia, jesli cierpliwie znoszone, stajg si¢
duchowymi ofiarami mitymi Bogu przez Jezusa Chrystusa (por. / P 2, 5); ofiary te sktadane sg zboznie Cjcu w
eucharystycznym obrzegdzie wraz z ofiarg Ciata Panskiego. W ten sposob i ludzie §wieccy, jako zboznie
dziatajacy wszedzie czciciele Boga, sam $wiat Jemu poswiecajg”™2.

Udziat w prorockim urzedzie Chrystusa, ,,ktory zard6wno §wiadectwem zycia, jak mocg stowa ogtosit Krélestwo
Ojca”2, uprawnia i zobowigzuje swieckich do tego, by z wiarg przyjeli Ewangelie i glosili jg stowem i czynem,
demaskujac $miato i odwaznie wszelkie przejawy zta. Zjednoczeni z Chrystusem, ,,wielkim prorokiem” (por.
£k 7, 16), ustanowieni w Duchu Swietym ,.§wiadkami” zmartwychwstatego Chrystusa, §wieccy otrzymuja
udziat zar6wno w nadprzyrodzonym zmysle wiary Kosciota, ktory ,,nic moze w niej zbtadzi¢”2, jak i w tasce
stowa (por. Dz 2, 17-18; Ap 19, 10). Winni oni zabiegac o to, by nowos¢ i moc Ewangelii jasniata w ich zyciu
codziennym, rodzinnym 1 spotecznym, oraz cierpliwie 1 odwaznie, po$rdd sprzecznosci wspotczesnych czasow,
dawa¢ wyraz nadziei na przysztg chwale ,takze przez formy zycia $wieckiego”2.

Z tytutu swej przynaleznosci do Chrystusa, Pana 1 Krola wszechswiata, §wieccy uczestniczg takze w Jego
urzedzie krolewskim 1 sg przez Niego wezwani do stuzenia Krélestwu Bozemu i do jego rozszerzania w
dziejach. Ludzie ci przezywaja swa chrzescijanska krolewskos¢ przede wszystkim poprzez duchowg walke,
azeby pokona¢ w sobie krélestwo grzechu (por. Rz 6, 12), a nastepnie poprzez dar z siebie, aby w mitosci i
sprawiedliwosci stuzy¢ Jezusowi, ktory jest obecny we wszystkich braciach, a zwlaszcza najmniejszych (por.
Mt 25, 40).

Ale w szczegolny sposob swieccy sg wezwani do tego, by przywracac stworzeniu calg jego pierwotng wartosc.
Oni bowiem, poddajac stworzenie prawdziwemu dobru cztowieka poprzez dziatalnos¢ wspierang zyciem taski,
uczestniczg w sprawowaniu owej wladzy, na mocy ktérej Zmartwychwstaty Jezus przycigga wszystkie rzeczy
do siebie i poddaje je, jak 1 siebie samego, Ojcu, aby Bog byt wszystkim we wszystkich (por. J 12, 32; I Kor
15, 28).

Udziat ludzi $wieckich w potrojnym urzedzie Chrystusa — Kaptana, Proroka i Krola rozpoczyna si¢ wraz z
namaszczeniem Chrztu, rozwija przez Bierzmowanie, w Eucharystii za$ znajduje spetnienie i pelne mocy
oparcie. Udziat ten jest udziatem poszczegolnych swieckich jako tych, ktdrzy tworza jedno Ciato Panskie. Jezus
bowiem ubogaca swoimi darami Kosciot jako wlasne Ciato 1 Oblubienice. Stad poszczegdlni ludzie uczestnicza
w potroéjnym urzedzie Chrystusa jako cztonkowie Kosciota, czego wyraznie uczy Piotr apostot, nazywajac ludzi
ochrzczonych ,,wybranym plemieniem, krélewskim kaptanstwem, §wigtym narodem, ludem Bogu na wiasnos¢
przeznaczonym” (I P 2, 9). Udzial §wieckich w potrojnym urzedzie Chrystusa, wiasnie dlatego, ze wywodzi
si¢ z przynalezno$ci do koscielnej wspolnoty, winien by¢ przezywany i realizowany we wspdlnocie i dla


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p19
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p20
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p21
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p22
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p23
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p24
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p25
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p26

wspolnoty. Mowi §w. Augustyn: ,,Tak jak ze wzgledu na mistyczne krzyzmo zwiemy wszystkich pomazancami,

zwiemy tez wszystkich kaptanami, poniewaz s cztonkami jednego kaptana”..
LAIKAT I JEGO SWIECKI CHARAKTER

15. Chrzescijanska nowos$¢ jest podstawg 1 rekojmig rownosci wszystkich ochrzczonych w Chrystusie,
wszystkich cztonkoéw Ludu Bozego: ,,wspdlna jest godnos¢ cztonkoéw wynikajaca z ich odrodzenia si¢ w
Chrystusie, wspolna taska synow, wspolne powotanie do doskonatosci, jedno zbawienie, jedna nadzieja i
mito$¢ niepodzielna”?. Na mocy wspolnej godnosci Chrztu $wiecki jest wspotodpowiedzialny, wraz z
kaptanami, zakonnikami i zakonnicami, za misj¢ Kosciota.

Ale wyptywajaca z Chrztu wspdlna dla wszystkich godnos¢ posiada w odniesieniu do swieckich pewien rys
specyficzny, ktory odroznia ich, aczkolwiek nie odgradza od kaptana, zakonnika czy zakonnicy. Zgodnie z
okresleniem Soboru Watykanskiego II, ,,wtasciwoscia specyficzng laikow jest ich charakter $wiecki”2,

Azeby w sposob kompletny, wtasciwy 1 $cisty zrozumie¢ kosScielna sytuacje cztowieka swieckiego, nalezy
zglebi¢ teologiczne znaczenie ,,charakteru swieckiego” w §wietle zbawczego planu Boga 1 tajemnicy Kosciota.
Kosciot, jak méwi Pawet VI, ,posiada autentyczny wymiar §wiecki, $ci§le zwigzany z jego naturg i misja, ktory
wywodzi si¢ z tajemnicy Stowa Wcielonego i ktory realizuje si¢ na rozne sposoby w zyciu cztonkéw
Kosciota”.3¢

W istocie Kosciot, cho¢ nie jest ze §wiata (por. J 17, 16), zyje w §wiecie 1 w nim kontynuuje — zgodnie z
otrzymanym mandatem — odkupiencze dzieto Jezusa Chrystusa, ktére majac ,,zasadniczo na celu zbawienie
ludzi, obejmuje rowniez odnowe catego porzadku doczesnego™3l.

Oczywiscie, wszyscy cztonkowie Ko$ciota maja swoj udziat w jego swieckim wymiarze. Udzial ten posiada
jednak wielorakie formy. Zwtaszcza w przypadku swieckich odznacza si¢ on pod wzgledem realizacji i
spetnianej funkcji pewng — mowigc stowami Soboru — ,,specyficzng wlasciwoscia”. Wtasciwos¢ te okresla
si¢ mianem ,,charakteru $wieckiego™32.

W rzeczywistosci Sobor przedstawia swiecki stan wiernych przede wszystkim jako miejsce, w ktorym dociera
do nich wezwanie Boga: ,, Tam ich Bog powotuje 3. Jest to miejsce odznaczajgce si¢ pewnym dynamizmem:
swieccy ,,Zyja (...) w §wiecie, to znaczy posrod wszystkich razem i1 poszczegdlnych spraw 1 obowigzkow
$wiata, 1 w zwyczajnych warunkach zycia rodzinnego i spotecznego, z ktorych niejako utkana jest ich
egzystencja™4. W tym $wiecie prowadzg tez normalne zycie, uczg si¢, pracuja, utrzymuja ze sobg roznorakie
kontakty: przyjacielskie, spoteczne, zawodowe, kulturalne itd. Sobor traktuje ich stan nie jako zwykly fakt,
zewngtrzny i sSrodowiskowy, ale jako rzeczywisto$¢, ktora osigga swoj petny sens w Jezusie Chrystusie®>. Co
wiecej, stwierdza, ze samo Stowo Wcielone ,,zechciato by¢ uczestnikiem ludzkiej spotecznosci. Jezus (...)
uswiecatl ludzkie zwigzki, w pierwszym rzedzie rodzinne, z ktorych powstajg urzadzenia spoteczne. Zechciat
prowadzi¢ zycie rzemies$lnika, wlasciwe dla jego czasu i kraju’3¢,

W ten oto sposob ,, swiat” staje sie polem i narzedziem ludzi Swieckich w realizacji ich chrzescijanskiego
powoltania, sam bowiem przeznaczony jest na to, by wystawia¢ Boga Ojca w Chrystusie. Dopiero teraz Sobor
moze wskaza¢ wtasciwy 1 specyficzny sens wezwania, ktore Bog kieruje do swieckich. Ot6z nie muszg si¢ oni
wyrzeka¢ swojego miejsca w §wiecie. ,,Bracia — méowi Pawet apostol — niech przeto kazdy trwa u Boga w
takim stanie, w jakim zostat powotany” (I Kor 7, 24). Chrzest bowiem nie odrywa §wieckich od $wiata, lecz
powierza im powotanie, ktore wtasnie w §wiecie, wewnatrz Swiata winno si¢ urzeczywistnia¢, gdyz ,,tam ich
Bog powotuje, aby wykonujac wlasciwe sobie zadania, kierowani duchem ewangelicznym przyczyniali si¢ do
uswiecenia swiata na ksztalt zaczynu, od wewngtrz niejako, 1 w ten sposob przyktadem zwtaszcza swego zycia
promieniujgc wiarg, nadziejg i mitoscig, ukazywali innym Chrystusa™?. Totez fakt bycia i dziatania w $wiecie
posiada dla §wieckich znaczenie nie tylko antropologiczne i socjologiczne, ale takze Scisle teologiczne i
koscielne. Oni bowiem zyjac wewnatrz swiata styszg glos Boga, ktory objawia im swoj plan i oznajmia
szczegbdlne powotanie do tego, by ,,szukali Krolestwa Bozego zajmujac si¢ sprawami Bozymi i kierujgc nimi po
mysli Bozej”3.

W tej perspektywie Ojcowie synodalni stwierdzili: ,,Swiecki charakter laikatu jest pojeciem o znaczeniu nie
tylko socjologicznym, ale przede wszystkim teologicznym. Mozna go zrozumie¢ tylko w §wietle stworczego 1
odkupienczego aktu Boga, ktory powierzyt §wiat ludziom, aby uczestniczyli w dziele stworzenia, wyzwalali je
spod dziatania grzechu i by sami dazyli do swigtosci poprzez malzenstwo, wybor celibatu, zycie rodzinne,
zawodowe, a takze wielorakie formy dziatalnos$ci spotecznej”°.

Koscielny status §wieckich zostaje w sposob radykalny okreslony poprzez chrzescijanskg nowosc 1 jego cechg
wyrozniajacg jest charakter swiecki®C.

Ewangeliczne obrazy soli, §wiatta i zaczynu, ktore odnoszg si¢ do wszystkich bez roznicy uczniow Jezusa, w
zastosowaniu do swieckich nabieraja swoiste] wymowy. Znamienne bowiem jest to, ze doskonale si¢ w nich
wyraza nie tylko glebokie zakorzenienie i pelne uczestnictwo $wieckich w zyciu naszego globu, Swiata i


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p27
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p28
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p29
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p30
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p31
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p32
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p33
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p34
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p35
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p36
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p37
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p38
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p39
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p40

ludzkiej wspdlnoty, ale takze, 1 przede wszystkim, nowos$¢ 1 oryginalno$¢ tego zakorzenienia oraz uczestnictwa,

majgce na celu upowszechnienie zbawczej Ewangelii.
POWOLANI DO SWIETOSCI

16. Godnos¢ $swieckich katolikoéw ukazuje si¢ nam w petni, gdy rozwazamy pierwsze i podstawowe powolanie,
ktore Ojciec w Jezusie Chrystusie i przez Ducha Swigtego kieruje do kazdego z nich, powotanie do $wietosci,
czyli do doskonatosci w mitosci. Swiety jest najwspanialszym $wiadectwem godnosci otrzymanej przez ucznia
Chrystusa.

Sobor Watykanski I wypowiedzial si¢ w sposob niezwykle jasny na temat powszechnego powotania do
swietosci. Mozna powiedzie¢, ze wlasnie ono stato si¢ glbwnag sprawa, ktorg ten Sobor, zwotany dla
ewangelicznej odnowy chrzescijanskiego zycia, powierzyt wszystkim synom i corkom Kosciotatl. Powotanie
do $wigtosci nie jest zwykltym nakazem moralnym, lecz niezbywalnym wymogiem tajemnicy Kosciota.
Albowiem Kosciot jest wybrang winnicg, dzigki ktorej pedy zyja 1 wzrastajg karmione Swietg 1 uswigcajaca
limfg samego Chrystusa; jest mistycznym ciatem, a jego czlonki majg udziat w §wigtosci Gtowy, ktorg jest
Chrystus; jest umitowang Oblubienicg Jezusa, za ktorg On wydal samego siebie, aby ja uswigcic (por. Ef 5, 25
n.). Duch, ktory uswiecit ludzka naturg Jezusa w dziewiczym lonie Maryi (por. £k 1, 35), jest tym samym
Duchem, ktory mieszka 1 dziata w Kosciele, przekazujac mu $wietos¢ Syna Bozego, ktory stat si¢ cztowiekiem.
Dzi§ wszyscy chrze$cijanie powinni jak najpilniej podja¢ droge ewangelicznej odnowy w wielkoduszne;
odpowiedzi na wezwanie Apostota do tego, ,,aby w catym postepowaniu stali si¢ §wigtymi” (por. / P 1, 15). Na
te pilng potrzebe potozyt szczgsliwie nacisk, dwadziescia lat po Soborze Watykanskim Il., Synod nadzwyczajny
w 1985 roku: ,,Poniewaz Kosciot jest misterium w Chrystusie, musi by¢ uwazany za znak i1 narzedzie swigtosci
(...). W ciagu catlej historii Ko$ciota, w okolicznosciach najtrudniejszych swiete 1 $wieci byli zawsze zrodlem i
poczatkiem odnowy. Dlatego dzi$ pilnie potrzebujemy $wietych, o ktorych trzeba usilnie btaga¢ Boga™2,
Wszyscy wierni z tytutu swej przynaleznosci do Kos$ciota otrzymujg powszechne powotanie do §wigtosci i w
nim wspotuczestniczg. Sg nim objeci na pelnych prawach i1 na rowni ze wszystkimi innymi cztonkami Kosciota
takze $wieccy: ,,wszyscy chrzescijanie jakiegokolwiek stanu i zawodu powotani sg do petni zycia
chrzescijanskiego i do doskonato$ci mitosci™®; ,, wszyscy wigc chrzescijanie zachgcani sg i zobowigzani do
osiggania $wigtosci i doskonatosci wlasnego stanu”4,

Powotanie do swigtosci wyrasta z Chrztu 1 odnawia si¢ w innych sakramentach, zwtaszcza w Eucharystii.
Chrzescijanie, przyobleczeni w Jezusa Chrystusa 1 napojeni Jego Duchem, sg ,,$wigci”, a wigc sg upowaznienti i
zobowigzani do tego, by swictos¢ swojego by¢ okazywali w §wigtosci wszystkich swoich dziafan. Pawet
apostot stale upomina wszystkich chrzescijan, aby zyli tak, ,,jak przystoi §wigtym” (Ef'S, 3).

Zycie wedle Ducha, ktore wydaje owoc uswiecenia (por. Rz 6, 22; Ga 5, 22), pobudza ochrzczonych i wymaga
od nich wszystkich razem 1 kazdego z osobna tego, by nasladujgc Jezusa Chrystusa przyjeli Jego
Btogostawienstwa, stuchali 1 rozwazali stowa Boze, swiadomie i aktywnie uczestniczyli w liturgicznym i
sakramentalnym zyciu Kosciota, pami¢tali o osobistej, rodzinnej i wspdlnotowej modlitwie, byli gtodni 1
spragnieni sprawiedliwosci, praktykowali mito$¢ we wszystkich sytuacjach zyciowych i by stuzyli braciom,
zwlaszcza najmniejszym, ubogim i cierpigcym.

USwiecajcie si¢ Zyjac w Swiecie

17. Powotanie ludzi §wieckich do $wigtosci oznacza wezwanie do tego, by zyli oni wedle Ducha wigczeni w
rzeczywistos¢ doczesng, i poprzez uczestnictwo w dziatalnosci ziemskiej. Raz jeszcze napomina Apostot:
,»Wszystko, cokolwiek dziatacie stowem lub czynem, wszystko czyncie w imi¢ Pana Jezusa, dzigkujac Bogu
Ojcu przez Niego” (Kol 3, 17). Odnoszac te stowa do §wieckich Sobor kategorycznie stwierdza: ,,Ani troski
rodzinne, ani inne sprawy $wieckie nie powinny pozostawac poza sferg ich zycia duchowego”.% Zas Ojcowie
synodalni méwig na ten temat: ,,Ogromne znaczenie posiada spojnos¢ zycia wiernych §wieckich, jako tych,
ktorzy winni dazy¢ do §wigtosci w normalnych warunkach zycia zawodowego 1 spotecznego. Dlatego w
odpowiedzi na swe powotanie winni traktowac codzienne zajecia jako okazje do tego, by zbliza¢ si¢ do Boga,
spelia¢ Jego wole i stuzy¢ innym ludziom, prowadzac ich do komunii z Bogiem w Chrystusie”€,

Powotanie do swigtosci ludzie §wieccy musza rozumiec i przezywac nie tyle jako wymog i kategoryczny
obowiazek, ile raczej jako czytelny znak bezgranicznej mitosci Ojca, ktdry ich odrodzit do swojego swietego
zycia. W takim rozumieniu powotanie to jest istotnym i nieodlgcznym sktadnikiem nowego Zycia otrzymanego
wraz z chrztem, a wigc konstytutywnym elementem ich godnosci. ROwnoczesnie powotanie do §wigtosci jest
gleboko zwigzane z misjg 1 odpowiedzialno$cig powierzong swieckim w Kosciele 1 w §wiecie. Istotnie bowiem,
juz samo przezywanie $wigtosci, wynikajace z uczestnictwa w zyciu §wigtego Kosciola, jest pierwszym i
fundamentalnym wkladem w budowanie koscielnej wspolnoty jako ,,$swietych obcowania”. Oswiecony wiarg
wzrok raduje si¢ wspaniatym widokiem tak wielu $wieckich, mezczyzn i kobiet, ktorzy czgsto nie zauwazani
lub wrecz nie rozumiani, obcy wielkim tego §wiata, lecz bliscy kochajagcemu ich Ojcu, s3 w normalnym zyciu,


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p41
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p42
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p43
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p44
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p45
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p46

wsrdd codziennych zajec, niestrudzonymi robotnikami pracujagcymi w winnicy Panskiej, pokornymi, lecz
poteznymi mocg Bozej taski sprawcami rozszerzania w dziejach Krélestwa Bozego.

Swieto$¢ jest ponadto podstawowa przestanka i niezbgdnym warunkiem do tego, aby Kosciol mogt realizowaé
swoja zbawcza misje. Wtasnie swietos¢ Kosciota jest tajemnym zrodtem i1 nieomylng miarg jego apostolskiego
zaangazowania oraz misyjnego zapatu. Kosciot, Oblubienica Chrystusa, tylko wtedy staje si¢ Matka ptodng w
Duchu, gdy poddaje si¢ Chrystusowej mitosci i ja odwzajemnia.

Powro¢my raz jeszcze do biblijnego obrazu winnicy. Rozkwit 1 rozrost latorosli zalezy od tego, jak mocno
trwaja one w winnym krzewie. ,,Podobnie jak latorosl nie moze przynosi¢ owocu sama z siebie — o ile nie
trwa w winnym krzewie — tak samo 1 wy, jezeli we Mnie trwac nie bedziecie. Ja jestem krzewem winnym, wy
— latoro$lami. Kto trwa we Mnie, a Ja w nim, ten przynosi owoc obfity, poniewaz beze Mnie nic nie mozecie
uczyni¢” (J 15, 4-5).

Wypada tu jeszcze przypomnieé, ze w czasie Synodu odbyta si¢ uroczysta beatyfikacja i kanonizacja kilku
swieckich me¢zczyzn i1 kobiet, w ktorych caty Lud Bozy, a w szczegdlnosci ludzie swieccy mogg teraz znalez¢
nowe wzorce §wigtosci i nowe swiadectwo heroicznych cnét, przezywanych w zwyktych 1 normalnych
warunkach ludzkiego zycia. Jak powiedzieli Ojcowie synodalni: ,,Koscioty lokalne, a zwtaszcza Koscioty
mtode, winny rozpozna¢ posrod swoich cztonkdw, kierujac si¢ nalezng rozwagg, tych ludzi, ktorzy we
wspomnianych warunkach (w zyciu codziennym czy tez w malzenstwie) dali §wiadectwo $wigtosci i mogg by¢
wzorem dla innych, a nastepnie wystagpi¢ — jesli spetnione sg wymagane warunki — z prosbg o ich
beatyfikacje i kanonizacje™*”.

Na zakonczenie tych refleks;ji, ktorych celem bylto zdefiniowanie stanu, w jakim zyja katolicy swieccy w
Koéciele, ci$nie si¢ na usta stynna przestroga $w. Leona Wielkiego: Agnosce, o Christiane, dignitatem tuam!*®
Tak samo przestrzega $w. Maksym, biskup Turynu, tych, ktoérzy otrzymali namaszczenie Chrztu $wigtego:
,,Baczcie na zaszczyt, jakiego$cie dostgpili w tej tajemnicy!”2. Niech wszyscy ochrzczeni wystuchajg raz
jeszcze stow $w. Augustyna: ,,Radujmy si¢ i sktadajmy dzieki: staliSmy si¢ nie tylko chrze$cijanami, ale
Chrystusem (...). Zdumiewajcie si¢ i cieszcie: stali$my si¢ Chrystusem!”32,

Chrzescijanska godnos¢, zrodto rownosci wszystkich cztonkéw Kosciota, jest gwarantem oraz sila rozwoju
komunii i1 braterstwa, a rtOwnoczesnie tajemnicg i mocg apostolskiego i misyjnego dynamizmu $wieckich. Jest
to godno$¢ zobowigzujaca, godnos¢ robotnikow wezwanych przez Boga do pracy w Jego winnicy: ,,Na
wszystkich tedy swieckich — moéwi Sobor — spoczywa zaszczytny obowigzek przyczyniania si¢ do tego, aby
Bozy plan zbawienia coraz bardziej rozszerzat si¢ na wszystkich ludzi wszystkich czasow 1 wszystkich miejsc
na ziemi”3!,

ROZDZIAL 11

LATOROSLE JEDNEGO WINNEGO KRZEWU

Uczestnictwo Swieckich w zyciu KoSciola-Wspolnoty
TAJEMNICA KOSCIOLA-WSPOLNOTY

18. Postuchajmy raz jeszcze, co mowi Jezus: ,,Ja jestem prawdziwym krzewem winnym, a Ojciec moj jest tym,
ktory uprawia. (...) Wytrwajcie we Mnie, a ja [bede trwal] w was” (J 15, 1. 4).

Te proste stowa objawiajg nam tajemniczg wi¢z, jaka taczy Pana Jezusa i1 Jego uczniéw, Chrystusa i
ochrzczonych. Jest to komunia zywa i ozywiajgca, ktora sprawia, ze chrzescijanie nie naleza do siebie, ale sg
wlasnoscig Chrystusa, tak jak latorosle, ktore sg wszczepione w winny krzew.

Wzorem, zrodlem i celem jednosci chrzescijan z Jezusem jest jedno$é Syna z Ojcem w darze Ducha Swigtego.
Zjednoczeni z Synem w mitosci Ducha Swictego, chrzescijanie sa rownoczesnie zjednoczeni z Ojcem.

W dalszym ciagu Jezus mowi: ,,ja jestem krzewem winnym, wy — latoroslami” (J 15, 5). Z jednosci
chrzescijan z Chrystusem wywodzi si¢ jedno$¢ miedzy chrzescijanami, wszyscy oni bowiem sg pedami jedne;j
Winoro$li, czyli samego Chrystusa. Jezus ukazuje te¢ jednos$¢ jako cudowne odbicie 1 tajemnicze uczestnictwo w
mitosci, ktora taczy w jedno Ojca, Syna i Ducha Swietego. I o t¢ jedno$é prosi w swej modlitwie: ,,Aby
wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i oni stanowili jedno w Nas, aby §wiat
uwierzyt, ze$ Ty Mnie postal” (J 17, 21).

Otoz wlasnie ta jednosc¢ stanowi tajemnice Kosciola, jak przypomina Sobor Watykanski II cytujac stynne stowa
$w. Cypriana: ,,caty Ko$ciot okazuje sie jako «lud zjednoczony jednosécia Ojca i Syna, i Ducha Swigtego»™2.
Do tajemnicy Kosciota-Wspolnoty nawigzuja stowa Pawtowego pozdrowienia, ktore zwyklismy stysze¢ na
poczatku Mszy $w. z ust kaptana: ,.F.aska Pana Jezusa Chrystusa, mito$é Boga i dar jedno$ci w Duchu Swigtym
niech beda z wami wszystkimi” (2 Kor 13, 13).

W poprzednim rozdziale staraliémy si¢ nakresli¢ ,,sylwetke” osoby §wieckiej z punktu widzenia jej godnosci.
Teraz wypada nam si¢ zastanowi¢ nad jej misjg i odpowiedzialnoscig w Kosciele i w Swiecie. Ale wlasciwe
zrozumienie tych pojec jest mozliwe tylko w bezposrednim odniesieniu do rzeczywistosci Kosciota-Komunii.


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p47
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p48
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p49
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p50
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p51
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p52

Sobor i eklezjologia komunii

19. Stajemy tutaj wobec gléwnego punktu nauki Kosciota o nim samym, ukazanej przez Sobor Watykanski II,
co przypomnial nam Synod nadzwyczajny z 1985 roku, odbyty dwadziescia lat po Soborze: ,,Eklezjologia
«komunii» (communio) jest ideg centralng i podstawowa w dokumentach Soboru. Pojecie Koinonia —
communio, oparte na Pismie Swietym, cieszylo sie w Kosciele starozytnym i cieszy do dzi§ w Ko$ciotach
Wschodu wielkg czcig. Stad Sobor Watykanski 11 uczynit wiele, aby Kosciot byt wyrazniej rozumiany jako
«komuniay 1 bardziej konkretnie jako «komunia» urzeczywistniany.

Co oznacza ogromnie bogate w tres¢ stowo communio? Podstawowy sens odnosi si¢ do zjednoczenia z Bogiem
przez Jezusa Chrystusa w Duchu Swigtym. To zjednoczenie dokonuje si¢ w Stowie Bozym i sakramentach.
Chrzest jest bramg 1 fundamentem «komunii» Ko$ciota; Eucharystia jest zrédtem i szczytem catego zycia
chrzescijanskiego (por. Lumen gentium, 11). «Komunia» z Ciatem Chrystusa w Eucharystii oznacza i sprawia,
czyli buduje wewnetrzne zjednoczenie («komunigy) wszystkich wiernych w ciele Chrystusa, ktérym jest
Kosciot (por. 1 Kor 10, 16 n.)”3,

Wkrotce po zakonczeniu Soboru Pawet VI przemawiajac do wiernych powiedziat: ,,Ko$ciot jest komunig. Jakie
znaczenie ma w tym wypadku pojecie «komunia»? Odpowiedzi na to pytanie nalezy szuka¢ w katechizmie, w
paragrafie mowigcym o sanctorum communio, czyli obcowaniu (komunii) §wigtych. Kosciot jest whasnie
swietych obcowaniem (komunig). A obcowanie to oznacza dwojaki rodzaj zyciowego uczestnictwa: wcielenie
chrzescijan w zycie Chrystusa oraz wi¢z jednej mitosci posrod wszystkich wiernych, na tym i na tamtym
swiecie. Jedno$¢ z Chrystusem i w Chrystusie, i jedno$¢ wsrdd chrzescijan w KoSciele34,

Na wstepie soborowych rozwazan nad tajemnicg Kos$ciota spotykamy szereg obrazéw biblijnych, ktore
rzeczywisto$¢ Kosciota-Komunii ukazuja w nieodtagcznym dla niej wymiarze zjednoczenia chrzescijan z
Chrystusem i ich wzajemnej jednosci. Sg to obrazy owczarni, trzody, winoros$li, duchowej budowli 1 $wietego
miasta.? Przede wszystkim za$ obraz ciafa, zaczerpnicty z nauki Pawlowej, ktory pojawia si¢ wielokrotnie na
kartach Soboru, urzekajgc swojg nieprzemijajaca swiezoscig®®. Z kolei, nawigzujgc do catych dziejow
zbawienia, Sobor przedstawia Kosciot jako Lud Bozy: ,,podobato si¢ (...) Bogu uswiecac i zbawia¢ ludzi nie
pojedynczo, z wykluczeniem wszelkiej wzajemnej miedzy nimi wigzi, lecz uczyni¢ z nich lud, ktéry by Go
poznawal w prawdzie i zboznie Mu stuzyt’3%, Tre$¢ tej nauki zostata zamknieta z zadziwiajgcym wyczuciem
juz w jednym z pierwszych zdan Konstytucji Lumen gentium: ,,JKo$cidt jest w Chrystusie niejako sakramentem,
czyli znakiem i narzedziem wewnetrznego zjednoczenia z Bogiem i jednosci catego rodzaju ludzkiego™s8.

Tak wiec rzeczywistos¢ Kosciota-Komunii wigze si¢ nieodlacznie, wigce], zajmuje centralne miejsce wewngtrz
owego ,, misterium”’, ktorym jest Bozy plan zbawienia ludzkosci. Wtasnie dlatego wtasciwe rozumienie pojgcia
ko$cielnej komunii nie moze si¢ zamyka¢ w obrebie zwyklej interpretacji socjologicznej 1 psychologiczne;.
Kosciot-Komunia to ,,nowy” lud, lud ,,mesjaniczny”, ktéry ,,ma za gtowe Chrystusa (...). Udzialem tego ludu
stala si¢ godno$¢ i wolnos¢ synéw Bozych (...). Prawem jego stato si¢ przykazanie nowe mitowania, jak
Chrystus nas umitowat (...). Celem jego wreszcie — Krolestwo Boze (...). [Zostat on] ustanowiony przez
Chrystusa dla wspoélnoty zycia, mitosci i prawdy”2. O jednosci pomiedzy cztonkami nowego Ludu — a jeszcze
wczesniej, o ich jednosci z Chrystusem — stanowig wigzy nie ,,ciala” i ,,krwi” lecz ,,ducha”, a $cislej wiezy
Ducha Swietego, ktorego wszyscy ochrzczeni otrzymuja w darze (por. JI 3, 1).

Ten sam bowiem Duch, ktory odwiecznie taczy jedyng i1 niepodzielng Trojce, ktory ,,w pelni czasu” (por. Ga 4,
4) Syna Bozego na zawsze przyoblekt w ludzkie ciato, ten Duch jest w dziejach chrzescijanskich pokolen
stalym 1 niewyczerpanym zrodiem jednosci w Kosciele 1 jednosci Kosciota.

Organiczna struktura wspolnoty: réznorodnos$¢ i komplementarnosé

20. Koscielna wspdlnota jest, uymujac rzecz jeszcze Scislej, jednoscig ,,organiczng”, analogiczng do jednosci
zywego 1 sprawnego ciala. Odznacza si¢ ona w istocie wspolistnieniem wielorakich powotan i stanow,
tajemnic, charyzmatow i zadan, ktore, cho¢ rozne, sa w stosunku do siebie komplementarne. Ta r6znorodnos¢ i
komplementarno$¢ sprawia, ze kazdy swiecki pozostaje w relacji do catego ciata i sam wnosi do niego swoj
wiasny wkiad.

Organicznej jednos$ci mistycznego Ciata Chrystusa szczeg6lng uwage poswigca Pawet apostot. Zwigztg
interpretacje tej bogatej nauki mozemy znalez¢ na kartach Soboru. Jezus Chrystus, czytamy w Konstytucji
Lumen gentium, ,,udzielajac (...) Ducha swego, braci swoich, powotanych ze wszystkich narodow, ustanowit w
sposob mistyczny jako ciato swoje. W ciele tym zycie Chrystusowe rozlewa si¢ na wierzacych (...). Jak za$
wszystkie cztonki ciata ludzkiego, cho¢ jest ich wiele, tworzg przeciez jedno ciato, tak tez 1 wierni w
Chrystusie (por. / Kor 12, 12). Rowniez w budowaniu ciata Chrystusowego istnieje réznorodnos¢ cztonkow i
funkcji. Jeden jest Duch, ktory rozmaite swe dary rozdziela stosownie do bogactwa swego 1 do potrzeb
postugiwania, ku pozytkowi Kosciota (por. / Kor 12, 1-11). Wsréd darow tych goruje taska Apostotow,
ktorych powadze sam Duch poddaje nawet osoby obdarzone szczegdlnym charyzmatem (por. / Kor 14). Tenze


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p53
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p54
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p55
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p56
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p57
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p58
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p59

Duch, sam przez si¢, mocg swoja i wewngtrznym spojeniem czlonkéw jednoczac ciato, tworzy i1 nakazuje
mito$¢ wzajemng migdzy wiernymi. Stad, jesli jeden cztonek cierpi, wespot z nim cierpig wszystkie cztonki; a
jesli jeden cztonek czci doznaje, wszystkie cztonki wespot z nim si¢ radujg (por. 1 Kor 12, 26)”%0,

Jeden i ten sam Duch stanowi zawsze dynamiczng zasade jednosci i roznorodnosci Kosciota i w Kosciele.
Czytamy dalej w Konstytucji Lumen gentium: ,,Aby$smy za§ w Nim [Chrystusie] nieustannie si¢ odnawiali (por.
Ef 4, 23), udzielit nam Ducha swego, ktory bedac jednym i tym samym w Gtowie i cztonkach, tak cate ciato
ozywia, jednoczy 1 porusza, ze dziatanie Jego poréwnywac mogli $wigci Ojcowie z funkcja, jaka spelnia w
ciele ludzkim zasada zycia, czyli dusza”®!. W innym miejscu Sobor wypowiada stowa szczegdlnie bogate w
tres¢ 1 cenne dla zrozumienia ,,organicznosci”, charakteryzujgcej komuni¢ koscielna, takze pod katem jej
nieustannego wzrastania do komunii doskonatej: ,,Duch mieszka w Kosciele, a takze w sercach wiernych jak w
$wiatyni (por. I Kor 3, 16; 6, 19); w nich przemawia 1 daje S$wiadectwo przybraniu za syndéw (por. Ga 4, 6; Rz
8, 15-16 1 26). Prowadzac Kosciot do wszelkiej prawdy (por. J 16, 13) 1 jednoczac we wspodlnocie (in
communione) 1 w postudze, uposaza go w rozmaite dary hierarchiczne oraz charyzmatyczne i przy ich pomocy
nim kieruje oraz owocami swoimi go przyozdabia (por. Ef 4, 11-12; 1 Kor 12, 4; Ga 5, 22). Moca Ewangelii
utrzymuje Koscidt w ciggtej mtodosci, ustawicznie go odnawia i do doskonatego zjednoczenia z Oblubiencem
prowadzi. Albowiem Duch i Oblubienica mowig do Pana Jezusa: Przyjdz! (por. Ap 22, 17)"%2.

Tak wigc koScielna komunia jest darem, wielkim darem Ducha Swietego. Swieccy winni przyjmowaé ten dar z
wdzigcznoscig 1 przez cale zycie podchodzi¢ do niego z giebokim poczuciem odpowiedzialnosci. Konkretnym
wyrazem tej postawy jest ich udzial w zyciu 1 postannictwie Ko$ciota, ktéremu stuza, poprzez rézne i
komplementarne postugi oraz charyzmaty.

Swiecki katolik nie moze nigdy zamkna¢ sie w sobie, odizolowa¢ sie duchowo od wspélnoty, lecz musi zy¢ w
nieustannym kontakcie z innymi, z mocnym poczuciem braterskich wigzi, przepetniony radoscia ptynaca z
jednakowej godnosci oraz §wiadomy wspolnej odpowiedzialnosci za to, by wielki skarb otrzymany w
dziedzictwie wydal owoce. Duch Panski obdarza swieckiego, podobnie jak innych ochrzczonych, licznymi
charyzmatami, zache¢ca go do réznych postug i zadan, przypomina mu — tak jak przypomina innym w
odniesieniu do niego — ze wszystko to, co go wyrdznia, nie jest wigksza godnosciq, lecz specyficzng dla niego,
komplementarng zdolnoscig stuzenia. (...) Tak wiec charyzmaty, urzedy, funkcje i postugi swieckiego katolika
istniejg we wspodlnocie i dla wspolnoty. Sg uzupelniajacym si¢ nawzajem bogactwem, majacym stuzy¢ dobru
wszystkich pod madrym kierownictwem pasterzy™®. ]

POSLUGI I CHARYZMATY — DARY DUCHA SWIETEGO DLA KOSCIOLA

21. Sobor Watykanski IT ukazuje postugi i charyzmaty jako dary Ducha Swietego, ktore shuza budowaniu
Chrystusowego Ciata i spelnianiu jego postannictwa w $wiecie®. Ten sam bowiem Duch, ktory kieruje
Kosciolem 1 mu przewodzi, uposaza w rozmaite dary hierarchiczne i charyzmatyczne wszystkich
ochrzczonych, wzywajac kazdego z nich do tego, by byt w sobie wlasciwy sposob aktywny i
wspotodpowiedzialny.

Zastandwmy si¢ teraz nad istota postug i charyzmatow w bezposredniej relacji do $wieckich oraz ich
uczestnictwa w zyciu Kosciota-Komunii.

Postugi, urzedy i funkcje

Wszystkie postugi istniejace 1 spetniane w Kosciele stanowig zréznicowane formy udziatu w postudze Jezusa
Chrystusa, dobrego Pasterza, ktory daje zycie swoje za owce (por. J 10, 11), 1 pokornego stugi, ktéry siebie
samego sktada w ofierze dla zbawienia wszystkich (por. Mk 10, 45). Podziat urzedow w Kosciotach
apostolskich ukazany jest nad wyraz przejrzyscie w tekstach §w. Pawta. W pierwszym Liscie do Koryntian
pisze on: ,,ustanowil Bog w Kosciele najprzod apostotow, po wtére prorokow, po trzecie nauczycieli” (1 Kor
12, 28). Z kolei w Liscie do Efezjan czytamy: ,,Kazdemu za$ z nas zostata dana taska wedtug miary daru
Chrystusowego (...). I On ustanowit jednych apostotami, innych prorokami, innych ewangelistami, innych
pasterzami i nauczycielami dla przysposobienia §wigtych do wykonywania postugi, celem budowania Ciata
Chrystusowego, az dojdziemy wszyscy razem do jedno$ci wiary i pelnego poznania Syna Bozego, do
cztowieka doskonatego, do miary wielkosci wedtug Petni Chrystusa” (Ef 4, 7. 11-13; por. Rz 12, 4-8). Te a
takze inne teksty Nowego Testamentu §wiadczg o wielo$ci 1 rozmaitosci tak postug, jak darow 1 zadan
istniejacych w Kosciele.

Postugi wynikajace ze Swigcen

22. W Kosciele istniejg przede wszystkim posfugi urzedowe, czyli te, ktére wywodzg sie z sakramentu
Kaptanstwa. Pan Jezus bowiem wybrat 1 ustanowit Apostotéw zarodkiem ludu Nowego Przymierza i
zaczatkiem nowej hierarchii®, powierzajac im mandat nauczania wszystkich narodow (por. Mt 28, 19) oraz
ksztatcenia 1 kierowania kaptanskim ludem. Misja Apostotow, ktora Pan Jezus stale powierza pasterzom
swojego ludu, jest prawdziwa stuzba, ktora w Pismie Swietym okreslona jest znamiennym mianem ,, diakonii”,


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p60
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p61
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p62
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p63
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p64
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p65

czyli postugi, urzedu. W nieprzerwanie trwajacej sukcesji apostolskiej kaptani w chwili §wigcen otrzymujg od
Zmartwychwstatego Chrystusa charyzmat Ducha Swigtego a wraz z nim — wladze i $wieta moc dziatania in
persona Christi Capitis (w zastepstwie Chrystusa Glowy)%, azeby gloszac Ewangelie i sprawujgc sakramenty
stuzyli Kosciotowi i jednoczyli go w Duchu Swigtym.

Postugi urzedowe sg taska, 1 to nie tylko dla tych, ktorzy je sprawuja, ale przede wszystkim dla catego
Kosciota. W nich si¢ wyraza i urzeczywistnia 6w szczegdlny typ uczestnictwa w kaptanstwie Jezusa Chrystusa,
ktory rozni si¢ nie tylko stopniem, ale samg istotg od uczestnictwa, jakie przez Chrzest 1 Bierzmowanie majg w
nim wszyscy wierni. Z drugiej strony, jak przypomina Sobor Watykanski 11, kaptanstwo urzedowe pozostaje
zasadniczo na ustugach krolewskiego kaptanstwa wszystkich wiernych i jemu jest przyporzadkowane®”.

Stad zapewnienie 1 wzrost jednos$ci w Kosciele, zwlaszcza w ramach spetniania r6znych 1 komplementamych
postug, wymaga od pasterzy, by traktowali swoj urzad nie inaczej, jak tylko jako stuzbg wobec catego Ludu
Bozego (por. Hbr 5, 1), od $wieckich zas, by postuge kaptandéw uznali za element niezbgdny dla swojego zycia
i swojego udzialu w misji Ko$ciota%®,

Postugi, urzedy i funkcje swieckich

23. Zbawcza misje Kosciola w §wiecie realizujg nie tylko ci, ktorzy czynig to na mocy $wigcen, ale takze
wszyscy §wieccy, ktorzy na mocy Chrztu 1 specyficznego powotania uczestnicza — kazdy w sobie wlasciwym
stopniu — w kaptanskim, prorockim i krolewskim urzedzie Chrystusa.

Totez pasterze winni uznawac 1 popiera¢ rozwdj tych postug, urzedow i funkcji, ktére opierajac si¢ na
sakramentalnym fundamencie Chrztu, Bierzmowania, a w wielu wypadkach takze Matzenstwa, sg spelniane
przez katolikow swieckich.

Pasterze mogg tez w razie potrzeby, kierujac si¢ zawsze pozytkiem Kos$ciola i stosujac do norm prawa
powszechnego, powierza¢ swieckim okreslone funkcje, ktére cho¢ sg zwigzane z urzgdem pasterza, nie
wymagajg swiecen kaptanskich. W Kodeksie Prawa Kanonicznego powiedziano: ,,Tam, gdzie to doradza
koniecznos$¢ Kosciota, z braku szafarzy takze swieccy, chociazby nie byli lektorami lub akolitami, moga
wykonywa¢ pewne obowiazki w ich zastepstwie, mianowicie: postuge stowa, przewodniczy¢ modlitwom
liturgicznym, udziela¢ chrztu, a takze rozdziela¢ Komuni¢ $wietg, zgodnie z przepisami prawa”®.

Jednakze sam fakt wykonywania tych zadan nie czyni czlowieka swieckiego pasterzem, bowiem o urzedowej
naturze postugi nie stanowi rodzaj spetnianych funkcji, lecz przyjecie sakramentalnych $wiecen. Tylko
sakrament kaptanstwa przesadza o tym, ze postuga urzgdowa jest szczegdlng forma uczestnictwa w urzedzie
Chrystusa Gtowy i Pasterza, i w jego wiecznym kaptanstwie’’. Do spetniania niektorych funkcji w zastepstwie
pasterza uprawnia w sposob bezposredni 1 formalny oficjalne upowaznienie otrzymane od samego pasterza, a
ich konkretna realizacja odbywa si¢ pod kierunkiem wtadzy kosScielnej”L.

Ostatnie zgromadzenie synodalne ukazato w catej rozciggtosci znamienny obraz sytuacji Kosciota w zakresie
postug, urzedow 1 funkcji ludzi ochrzczonych.

Ojcowie wyrazili duze uznanie dla §wieckich mezczyzn i kobiet za ich apostolski wktad w dzieto
ewangelizacji, uswigcenia 1 ozywiania chrzescijanskim duchem doczesnej rzeczywistosci, a takze za ich
wspaniatlomyslng gotowos¢ do zastepowania pasterzy w sytuacjach wyjatkowych 1 w okoliczno$ciach, ktore
wymagajg tego na stale’2.

Odnowa liturgii wprowadzona przez Sobor przyczynita si¢ do ozywienia w §wieckich §wiadomosci ich roli w
sprawowaniu 1 przygotowaniu funkcji liturgicznych, i sprawita, ze podj¢li oni z ochotg spetnianie zwigzanych z
ta rolg powinnos$ci. Liturgia bowiem jest Swietym obrzedem sprawowanym nie przez samego kaptana, ale przez
cate zgromadzenie wiernych. Jest wiec rzeczg naturalng, ze $wieccy moga wykonywac czynnosci nie bedace
Scista prerogatywa postugi urzedowejZ2. Nastepny krok, czyli przejécie swieckich od faktycznego spetniania
funkcji liturgicznych do zaangazowania w przepowiadanie Stowa i w prace pasterska, dokonat si¢ juz
spontanicznie.”*

Ale obok gloséw pozytywnych nie zabrakto na obradach Synodu takze uwag krytycznych, dotyczacych
tendencji do bezkrytycznego szafowania terminem ,,postuga”, do mylenia badz stawiania na rowni kaptanstwa
powszechnego 1 urzedowego, do nieprzestrzegania pewnych praw i norm koscielnych, do zbyt dowolne;j
interpretacji ,,zastepstwa”, do ,,klerykalizowania” §wieckich. Zwrocono takze uwage na ryzyko utworzenia w
Kosciele de facto odrgbnej struktury postug, rownolegtej w stosunku do tej, ktéra ma swa podstawe w
sakramencie kaptanstwa.

Ojcowie synodalni wyrazili przekonanie, iz dla uniknigcia podobnych sytuacji nalezy okresli¢ jasno 1 wyraznie,
uzywajac Scistej terminologii’®, jednos¢ misji KoSciota, w ktorej majg swoj udziat wszyscy ochrzczeni, oraz
zasadniczg roznice pomigdzy postuga pasterska, ktora wywodzi si¢ z sakramentu kaptanstwa, a innym
rodzajem postug, urzedow i funkcji, sprawowanych w Kosciele na mocy Chrztu i Bierzmowania.

Trzeba wigc przede wszystkim, by pasterze z najwigksza troskg pouczali swieckich o tym, ze powierzane im


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p66
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p67
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p68
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p69
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p70
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p71
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p72
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p73
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p74
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p75

postugi, urzedy i1 funkcje sg zakorzenione w Chrzcie. Ponadto pasterze winni takze czuwac nad tym, by nie
wprowadzac¢ ,,sytuacji wyjatkowych” lub ,,sytuacji koniecznego zastgpstwa” tam, gdzie nie ma ku temu
obiektywnych podstaw, lub gdzie mozna tego unikna¢, stosujac bardziej racjonalne planowanie pracy
duszpasterskiej.

Swieccy moga spehiaé rozmaite postugi, urzedy i funkcje, przystugujace im w obrebie liturgii, przekazywania
wiary 1 wewnatrz pasterskich struktur Kosciota, czynigc to w zgodzie ze swym specyficznym swieckim
powotaniem, ktore r6zni si¢ od powotania do postugi urzgdowej. Przypomina o tym adhortacja Evangelii
nuntiandi, ktora w duzej mierze pobudzita §wieckich do réznorodnych form wspotpracy w zyciu i
ewangelizacyjnej misji Kosciota: ,,Polem wtasciwym dla ich ewangelizacyjnej aktywnosci jest szeroka i bardzo
ztozona dziedzina polityki, zycia spotecznego, gospodarki; dalej, dziedzina kultury, nauki i sztuki, stosunkéw
migdzynarodowych, srodkow przekazu spotecznego; do tego dochodza niektore dziedziny szczegodlnie otwarte
na ewangelizacjg, jak mito$¢, rodzina, wychowanie dzieci i mtodziezy, praca zawodowa, cierpienia ludzkie. Im
wiecej bedzie ludzi swieckich owianych duchem ewangelicznym, odpowiedzialnych za te sprawy, oraz
wyraznie im oddanych, i im kompetentniej zdotaja je wspierac¢ oraz §wiadomi beda obowigzku zaangazowania
wszystkich swoich sit chrzescijanskich — ktore czesto zostajg ukryte — tym wigcej wszystkie te sprawy beda
stuzy¢ budowaniu Krolestwa Bozego 1 przynoszeniu zbawienia w Jezusie Chrystusie; nie tracac czegokolwiek
ani nie uszczuplajac efektywnosci humanistycznejZe.

Ojcowie synodalni poswigcili wiele uwagi urzedom lektoratu i akolitatu. Urzgdy te byly niegdys w Kosciele
tacinskim jedynie etapami na duchowej drodze do urzgdowego kaptanstwa; dzis, na mocy Motu proprio Pawla
VI Ministeria quaedam (15 sierpnia 1972), posiadajg one wtasng autonomig i stato$¢ 1 moga by¢ powierzane
takze $wieckim, ale tylko mezczyznom. Taki stan rzeczy znajduje potwierdzenie w nowym Kodeksie Prawa
Kanonicznego’Z. Ojcowie synodalni wyrazili zyczenie, by Motu proprio Ministeria quaedam zostato przejrzane
z uwzglednieniem potrzeb Koscioléw lokalnych 1 by przede wszystkim byty wskazane kryteria, wedlug
ktorych winni by¢ wybierani $wieccy kandydaci do petnienia poszczegdlnych postug?s.

W zwigzku z tym zostata powotana do zycia specjalna komisja, ktorej celem jest nie tylko spetnienie postulatu
Ojcow synodalnych, ale takze, 1 przede wszystkim, przeprowadzenie dogtebnej analizy roznorodnych
problemow teologicznych, liturgicznych, prawnych i pastoralnych, zwigzanych z bujnym rozkwitem postug
powierzanych dzi§ swieckim.

Zanim komisja zakonczy swoje prace, wszystkie Koscioty partykularne w trosce o to, by koscielna praktyka
powierzania §wieckim pewnych postug stosowana byta w sposéb uporzadkowany i1 przynosita pozadane owoce,
winny $cisle przestrzegac¢ teologicznych zasad, o ktorych byla mowa, pamietajac przede wszystkim o
zasadniczej r6znicy migdzy kaplanstwem urzgdowym i kaptanstwem powszechnym, a co za tym idzie, takze
pomiedzy postugami, ktére wywodzg si¢ ze swigcen kaptanskich, a tymi, ktore sg konsekwencja Chrztu i
Bierzmowania.

Charyzmaty

24. Duch Swiety, ktory powierza Ko$ciotowi-Komunii rézne postugi rownoczesnie ubogaca go w szczegodlne
dary 1 zdolnosci, ktore nazywamy charyzmatami. Moga one przybiera¢ najrozmaitsze formy, juz to jako wyraz
najpeniejszej wolnosci Ducha, ktory jest ich dawca, juz to jako odpowiedz na roznorodne wymogi pojawiajace
si¢ w dziejach Kosciota. O wielkiej rozmaitosci tych darow $wiadcza teksty Nowego Testamentu, ktore je
opisuja 1 klasyfikuja: ,,Wszystkim za$ objawia si¢ Duch dla [wspolnego] dobra. Jednemu dany jest przez Ducha
dar madrosci stowa, drugiemu umiejetnos¢ poznawania wedlug tego samego Ducha, innemu jeszcze dar wiary
w tymze Duchu, innemu taska uzdrawiania w jednym Duchu, innemu dar czynienia cudow, innemu proroctwo,
innemu rozpoznawanie duchow, innemu dar jezykow 1 wreszcie innemu taska thumaczenia jezykow” (1 Kor 12,
7-10; por. I Kor 12, 4-6. 28-21; Rz 12, 6-8; 2 P 4, 10-11).

Charyzmaty, czy to nadzwyczajne, czy tez proste i pokorne, dzieki Duchowi Swietemu, ktéry w nich jest,
dziatajg zawsze, posrednio lub bezposrednio, dla dobra Kosciota, wnoszac — zgodnie ze swym
przeznaczeniem — wktad w budowanie, w powigkszanie ludzkiego dobra i w zaspokajanie potrzeb §wiata.
Takze w naszych czasach ogladamy rozkwit roznych charyzmatéw wsrdd swieckich mezczyzn 1 kobiet. I cho¢
otrzymuja je poszczegolne osoby, mogg uczestniczy¢ w nich takze inni i w ten sposob zachowuje si¢ ich
ciggto$¢ w czasie jako cenne i zywe dziedzictwo, tworzace pomiedzy ludzmi szczegdlne pokrewienstwo
duchowe. Wtasnie w zwigzku z apostolstwem $wieckich Sobor Watykanski IT mowi:

,.Dla spetniania tego apostolstwa udziela wiernym Duch Swiety, sprawujacy dzieto uswiecenia Ludu Bozego
przez postuge stowa 1 sakramenty, takze innych szczegdlnych darow (por. I Kor 12, 7); «udzielajac kazdemu
tak, jak chce» (1 Kor 12, 11), by «stuzac sobie wzajemnie kazdy tg taska, jakg otrzymat», przyczyniali si¢ 1 oni
«jako dobrzy szafarze roznorodnej taski Bozej» (1 P 4, 10) do budowania catego ciata w mitosci (por. Ef 4,
16)"2,


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p76
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p77
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p78
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p79

Zgodnie z logika pierwotnego obdarowania, z ktérego wyplywaja, dary Ducha Swigtego wymagaja, aby
wszyscy, ktorzy je otrzymali — pomni na stowa Soboru — uzywali ich dla budowania catego Kosciota®.
Charyzmaty winny by¢ przyjmowane z wdzigczno$cig zarowno przez tych, ktorzy je otrzymuja, jak i przez
wszystkich cztonkoéw Kosciota. W nich bowiem szczegdlnie obficie objawia si¢ taska zapewniajaca apostolska
zywotnos$¢ 1 §wigtos¢ catemu Ciatu Chrystusa, pod warunkiem, ze pochodza one naprawd¢ od Ducha i sg
uzywane rzeczywiscie zgodnie z Jego natchnieniem. Dlatego zawsze nalezy si¢ stara¢ o wlasciwe rozpoznanie
charyzmatu. W praktyce bowiem, jak powiedzieli Ojcowie synodalni, ,.dzialanie Ducha Swietego, ktéry tchnie
tam, gdzie chce, nie zawsze jest latwe do rozpoznania i przyje¢cia. Wiemy, ze Bog dziata we wszystkich
chrzescijanach, i zdajemy sobie sprawe z tego, jak wielki pozytek niosg charyzmaty zarowno poszczegdlnym
ludziom, jak catej chrzescijanskiej wspolnocie. Niemniej jesteSmy rowniez swiadomi wielkiej mocy grzechu,
ktory stara si¢ wprowadzi¢ niepokoéj i zamet w zycie wiernych i wspolnoty”8L,

Totez zaden charyzmat nie zwalnia z obowigzku zachowywania tgcznosci i postuszenstwa wobec Pasterzy
Kosciota. Sobor wyraznie mowi, ze ,,sad o ich [charyzmatéw] autentycznosci i 0 wlasciwym wprowadzaniu ich
w czyn nalezy do tych, ktorzy sg w Kosciele przetozonymi i ktorzy szczegdlnie powotani sg, by nie gasic¢
Ducha, lecz do$wiadczac¢ wszystkiego i zachowywacé to, co dobre (por. / Tes 5, 12 1 19-21)782, tak aby

wszystkie charyzmaty w swojej réznorodnosci i komplementarno$ci wspotdziataty na rzecz wspolnego dobra®,
UCZESTNICTWO SWIECKICH W ZYCIU KOSCIOLA

25. Ludzie §wieccy uczestniczg w zyciu Kosciota nie tylko przez realizowanie swoich zadan i charyzmatow, ale
takze na wiele innych sposobow.
Uczestnictwo to wyraza si¢ przede wszystkim w zyciu 1 misji Kos$ciotéw partykularnych, diecezji, w ktorych

,,prawdziwie obecny jest i dziata jeden, §wiety, katolicki i apostolski Kosciot Chrystusowy’’84,
Koscioly partykularne i Kosciol powszechny

Aby w sposdb wlasciwy uczestniczy¢ w zyciu Ko$ciota, §wieccy muszg mie¢ wyraznie okreslong wizj¢ tego,
czym jest Kosciol partykularny w swojej autentycznej wiezi z Kosciotlem powszechnym. Kos$ciot partykularny
nie jest po prostu czastkg powstata w wyniku jakiego$ rozdrobnienia Kosciota powszechnego, ani Kosciot
powszechny nie jest po prostu zbiorem Kosciotow partykularnych; taczy je miedzy sobg zywa, istotna i stala
wiez, jako ze Kosciot powszechny zyje i ukazuje si¢ w Kosciotach partykularnych. Dlatego Sobér méwi o
Kosciotach partykularnych jako o wspdlnotach ,,uformowanych na wzér Kosciota powszechnego, w ktorych
istnieje i z ktorych si¢ sktada jeden i jedyny Ko$ciot katolicki”®2,

Nawotujac $wieckich do czynnego udziatu w zyciu wlasnego Kosciota partykularnego, Sobor zacheca ich takze
do tego, by coraz bardziej rozwijali w sobie ducha ,,katolickosci”. ,,Niech bedg zawsze uwrazliwieni —
czytamy w Dekrecie o apostolstwie swieckich — na sprawy diecezji, ktorej parafia jest jakby komorka, gotowi
Zawsze na wezwanie swego pasterza zaangazowac¢ wilasne sity w przedsiewzigcia diecezjalne. Co wigcej, by
zado$¢uczyni¢ potrzebom miast i okrggdw wiejskich, niech nie zacie$niajg swej wspotpracy do granic parafii
czy diecezji, ale niech usitujg rozszerzy¢ jg na tereny migdzyparafialne, mi¢dzydiecezjalne, narodowe i
miedzynarodowe, tym bardziej ze nasilajacy si¢ ustawicznie ruch ludnosciowy, wzrastajgca wspotzaleznos¢
ludzi i tatwos$¢ komunikacji nie pozwalajg juz, aby jakakolwiek czgs$¢ spotecznosci pozostawata w izolacji. W
ten sposob niech troszczg si¢ o potrzeby ludu Bozego rozsianego po catym $wiecie”8.

W zwiagzku z tym Synod wzywal, aby popiera¢ tworzenie diecezjalnych rad duszpasterskich, ktore w razie
potrzeby spetniajg funkcj¢ organdw doradczych. W rzeczywistosci chodzi tu o zasadniczg forme wspotpracy i
dialogu, a takze rozpoznania, na szczeblu diecezjalnym. Udziat $wieckich w tych radach pozwoli rozszerzy¢
zakres konsultacji, a zasada wspotpracy, majacej w pewnych przypadkach charakter decyzjonalny, bedzie
stosowana szerzej i odwazniej8’.

Udziat $wieckich w synodach diecezjalnych oraz w synodach partykularnych, prowincjalnych lub plenarnych,
jest przewidziany przez Kodeks Prawa Kanonicznego®. Moze przyczyni¢ si¢ on do poglebiania jednosci i
realizowania misji Ko$ciota partykularnego, zarowno w jego wtasnym obrebie, jak 1 w tgcznosci z innymi
Kosciotami partykularnymi, ktore naleza do tej samej prowincji koscielnej lub Konferencji Episkopatu.

Do Konferencji Episkopatu nalezy wybor metod najbardziej stosownych dla rozwijania na poziomie krajowym
lub regionalnym funkcji doradczej i innych form wspoétpracy §wieckich mezczyzn i kobiet, tak by przy
wiasciwej ocenie wspolnych problemow uwidoczniala sie¢ wyrazniej koscielna komunia wszystkich®.

Parafia

26. Chociaz wspolnota koscielna zawsze posiada wymiar powszechny, to jednak swoj najbardziej bezposredni 1
widzialny wyraz znajduje w zyciu parafii. Parafia jest niejako ostatecznym umiejscowieniem Kos$ciota, a
poniekad samym Kosciolem zamieszkujgcym posréd swych synow i corek®.

Wszyscy powinnismy odkry¢, poprzez wiare, prawdziwe oblicze parafii, czyli samg ,,tajemnice” Kosciota,
ktory wiasnie w niej istnieje 1 dziata. Ona bowiem, cho¢ czasem bywa uboga w ludzi 1 srodki, niekiedy


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p80
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p81
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p82
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p83
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p84
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p85
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p86
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p87
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p88
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p89
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p90

rozproszona na rozleglych obszarach, albo zagubiona w ludnych, petnych chaosu dzielnicach wielkich
metropolii, nigdy nie jest po prostu strukturg, terytorium, budynkiem, ale raczej ,,rodzing Bozg jako braci
ozywionych duchem jednosci™2L, ,,domem rodzinnym, braterskim i goscinnym”22 , wspolnotg wiernych”2.
Parafia wreszcie jest zbudowana na gruncie rzeczywistosci teologicznej, bowiem jest ona wspolnotq
eucharystyczng®®, czyli wspolnotg zdolng do sprawowania Eucharystii, bedgcej Zywym Zrodlem jej wzrostu i
sakramentalnym weztem doskonatej komunii z catym Kosciolem. Ta zdolnos¢ wynika z tego, Ze parafia jest
wspolnotg wiary oraz wspolnotq organiczng, czyli taka, ktora sktada si¢ z wyswieconych kaptanoéw i z innych
chrzescijan, i w ktorej proboszcz, reprezentujacy biskupa diecezji®, jest hierarchicznym ogniwem tgczgcym
parafi¢ z catym Kos$ciotem partykularnym.

Zadania Kos$ciota we wspoiczesnym swiecie sg oczywiscie zbyt wielkie, by sama parafia mogta im sprostac.
Totez Kodeks Prawa Kanonicznego przewiduje rézne formy wspotpracy migdzy parafiami potozonymi na tym
samym obszarze®6, a biskupom zaleca trosk¢ o wszystkich wiernych, takze tych, ktorzy nie sg objeci zwyczajng
forma pasterzowania®’. W istocie, aby stowo i taska Ewangelii mogty dotrze¢ do wspotczesnych ludzi zyjacych
w tak zroznicowanych warunkach, potrzeba wielu miejsc 1 wielu form obecnosci oraz dzialania. Istniejg liczne
formy religijnego oddziatywania i apostolstwa srodowiskowego w dziedzinach kultury, spraw spotecznych,
wychowawczych, zawodowych i innych, dla ktérych parafia nie moze stanowi¢ osrodka ani punktu wyjscia. A
przeciez i obecnie parafia przezywa nowy, obiecujacy okres. Pawet VI, przemawiajac do kleru rzymskiego na
poczatku swojego pontyfikatu, powiedziat: ,,Mysle po prostu, ze ta pradawna i czcigodna struktura, jaka jest
parafia, spetnia niezastapiong i wielce aktualng misj¢. To ona zbiera chrzescijanski lud w pierwsza wspolnote;
ona przysposabia go i przyzwyczaja do normalnej praktyki zycia liturgicznego; ona podtrzymuje i ozywia
wiare we wspolczesnych ludziach; ona zapewnia mtodziezy szkolnej zbawczg naukg Chrystusa: ona pobudza
do odczuwania i praktykowania pokornej mitosci przejawiajacej si¢ w dobrych i braterskich uczynkach?8,
Ojcowie synodalni ze swej strony poddali wnikliwej analizie sytuacj¢, w jakiej znajdujg si¢ aktualnie liczne
parafie, nawotujac do bardziej stanowczej ich odnowy: ,,Wiele parafii, zar6wno w rejonach zurbanizowanych,
jak 1 na ziemiach misyjnych, nie jest w stanie w petni rozwing¢ swojej dziatalnosci ze wzgledu na brak
srodkow materialnych lub kaptandw, na zbyt duzg rozlegtos¢ terytorialng lub na specyficzng sytuacje
niektorych chrzescijan (na przyktad uchodzcow i emigrantow). Azeby wszystkie te parafie mogty stanowic
prawdziwie chrzescijanskie wspolnoty, wladze lokalne powinny zadbaé: a. o przystosowanie struktur
parafialnych z duzg elastycznoscia, jakg w tej dziedzinie dopuszcza Kodeks Prawa Kanonicznego, majac na
wzgledzie przede wszystkim udziat $wieckich w odpowiedzialnosci duszpasterskiej; b. o tworzenie niewielkich
podstawowych wspolnot koscielnych, zwanych takze wspolnotami zywymi, w ktérych wierni moga
przekazywac sobie nawzajem Stowo Boze oraz stuzy¢ innym i praktykowac¢ mitos¢. Wspdlnoty te sg
prawdziwym wyrazem kos$cielnej komunii 1 osrodkami ewangelizacji, dziatajacymi w tacznos$ci ze swoimi
pasterzami”®?. W celu odnowy parafii i dla zapewnienia wigkszej skutecznosci ich oddziatywania powinno si¢
takze popiera¢ rozwdj roznych form wspotpracy — takze zinstytucjonalizowanych — pomiedzy parafiami tego
samego obszaru.

Apostolskie zaangazowanie w parafii

27. W tym miejscu wypada zastanowi¢ si¢ blizej nad sprawa wspdlnoty 1 uczestnictwa ludzi §wieckich w zyciu
parafii. Zwré¢my najpierw uwage wszystkich swieckich me¢zczyzn i1 kobiet na jakze prawdziwe, znamienne i
zachecajace stowa Soboru wyjete z Dekretu o apostolstwie swieckich: ,,We wspolnotach koscielnych
dziatalnos¢ ich [$wieckich] jest do tego stopnia konieczna, Ze bez niej apostolstwo samych pasterzy nie moze
zwykle by¢ w pelni skuteczne”'®, Oczywiscie to radykalne stwierdzenie odczytywac nalezy w $wietle
»eklezjologii komunii”, wedtug ktorej wszystkie postugi i charyzmaty, rozne a zarazem komplementame, sg
konieczne dla rozwoju Kos$ciota, kazdy na swoj wlasny sposob.

Swieccy winni nabieraé coraz glebszego przekonania o tym, jak bardzo istotne jest apostolskie zaangazowanie
na terenie wlasnej parafii. Odwotajmy si¢ tu raz jeszcze do miarodajnych stow Soboru: ,,Parafia dostarcza
naocznego przyktadu apostolstwa wspolnotowego, gromadzac w jedno wszelkie wystepujace w jej obrebie
roznorakie wlasciwosci ludzkie 1 wszczepiajac je w powszechnos$¢ Kosciota. Niech §wieccy przyzwyczajajg si¢
dziata¢ w parafii w Scistej jednosci ze swoimi kaptanami, przedstawia¢ wspolnocie Kosciota problemy wtasne 1
$wiata oraz sprawy dotyczace zbawienia celem wspolnego ich omowienia 1 rozwigzywania; wspotpracowaé w
miare sit we wszystkich poczynaniach apostolskich i misyjnych swojej ko$cielnej rodziny” 1%L,

Postulat Soboru dotyczacy ,,wspolnego” omawiania i rozwigzywania probleméw duszpasterskich winien by¢
odpowiednio i systematycznie realizowany poprzez coraz szersze, mocniejsze 1 zdecydowane
dowartosciowanie parafialnych rad duszpasterskich, co stusznie podkreslali z naciskiem Ojcowie synodalnil®2,
W aktualnych warunkach $wieccy moga i powinni czyni¢ bardzo wiele dla rozwoju autentycznej, koscielnej
jednosci we whasnych parafiach oraz dla rozbudzania misyjnego zapatu w stosunku do niewierzacych, jak i


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p91
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p92
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p93
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p94
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p95
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p96
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p97
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p98
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p99
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p100
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p101
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p102

tych, ktorzy zachowujagc wiare porzucajg lub zaniedbuja praktyke chrzescijanskiego zycia.

Jako Kosciot postawiony wsrod ludzi, parafia zyje 1 dziata gleboko wiaczona w ludzkie spotecznosci, solidarna
z ich dazeniami i dramatami. Zdarza si¢ dos¢ czgsto, zwtaszcza w niektorych krajach 1 srodowiskach, ze w
spotecznosci tej zachodzg gwaltowne procesy rozktadu i dehumanizacji. Cztowiek czuje si¢ tam zagubiony i
zdezorientowany, ale jego serce coraz silniej pragnie przezywac i krzewi¢ bardziej braterskie 1 bardziej ludzkie
formy wspotzycia. Parafia jest w stanie zaspokoi¢ to pragnienie, gdy przy czynnym udziale swieckich
pozostaje wierna swojemu pierwotnemu powotaniu i misji bycia w $wiecie ,,miejscem’ zjednoczenia wiernych,
a zarazem ,,znakiem” i ,,narzedziem” powotania wszystkich ludzi do zycia w komunii; jednym stowem
powinna sta¢ si¢ domem otwartym dla wszystkich 1 gotowym stuzy¢ kazdemu czy tez, jak mawiat papiez Jan
XXIIL, zrodtem tryskajacym w posrodku osady, do ktorego wszyscy mieszkancy przychodza ugasi¢ pragnienie.
FORMY UCZESTNICTWA W ZYCIU KOSCIOLA

28. Swieccy razem z kaptanami, zakonnikami i zakonnicami tworza jeden Lud Bozy i Ciato Chrystusa.

To, ze chrze$cijanie sg ,,cztonkami” Kosciota, w niczym nie umniejsza faktu, ze kazdy z nich jest istotg ,,jedyna
1 niepowtarzalng”; wrecz przeciwnie, zapewnia 1 poglebia sens owej jedynosci 1 niepowtarzalnosci kazdego,
jako zrédta bogactwa 1 roznorodnosci catego Kosciota. Wszak Bog w Jezusie Chrystusie kazdego wzywa jego
wlasnym imieniem. Jego wezwanie: ,,IdZcie 1 wy do mojej winnicy”, zwrocone jest do kazdego osobiscie 1
brzmi: ,,p6jdz 1 ty do mojej winnicy!”.

W ten sposob kazdy w swojej jedynosci 1 niepowtarzalnosci, ze swoim wiasnym ,,by¢” 1 ,,dziata¢”, oddaje
siebie w stuzbe wzrastania koscielnej komunii, a rownocze$nie sam otrzymuje na wiasnos¢ wspolne bogactwo
catego Kosciota. ,,Swigtych obcowanie”, ktore wyznajemy w Credo polega wiasnie na tym, ze dobro wszystkich
staje si¢ dobrem kazdego, a dobro kazdego staje si¢ dobrem wszystkich. ,,W $wietym Kosciele — mowi §w.
Grzegorz Wielki — kazdy wspiera wszystkich i wszyscy sg wsparciem kazdego™1%,

Formy osobistego uczestnictwa

Jest rzeczg konieczng, by kazdy katolik swiecki miat zawsze zywa swiadomosc¢ tego, zZe jest ,, cztonkiem
Kosciota”, czyli osoba, ktorej dla dobra wszystkich powierzone zostato oryginalne, niezastgpione i $cisle
osobiste zadanie. Na tle tego stwierdzenia wypowiedz Soboru o niezbednej potrzebie indywidualnego
apostolstwa $wieckich jawi si¢ w catej petni swojego znaczenia: ,,Apostolstwo indywidualne, ktorego
przeobfitym zrédtem jest zycie prawdziwie chrzescijanskie (por. J 4, 14), stanowi poczatek 1 warunek
wszelkiego apostolstwa §wieckich, rowniez zrzeszonego, 1 nie mozna go niczym zastgpic¢. Do tego rodzaju
apostolstwa, zawsze 1 wszgdzie owocnego, a w niektorych okolicznos$ciach jedynie przydatnego i mozliwego,
sg wezwani 1 zobowigzani wszyscy §wieccy, jakiegokolwiek stanu, chociaz nie majg sposobnosci lub moznosci
wspoltpracowacé w stowarzyszeniach”1%4,

W apostolstwie indywidualnym zawarte s3 ogromne bogactwa, ktére nalezy odkry¢, azeby wzrosty misyjne
energie swieckich. Dzigki tej wlasnie formie apostolstwa promieniowanie Ewangelii zostaje w sposéb
niezwykty upowszechnione, gdyz dociera do wszystkich miejsc 1 sSrodowisk, z ktorymi wigze si¢ codzienne,
konkretne zycie $wieckich. Chodzi tu ponadto o promieniowanie state, bowiem zwigzane z konsekwentng
zgodnos$cig osobistego zycia z wiarg, jak rowniez o promieniowanie szczegolnie wyraziste, bowiem katolicy
swieccy, dzielgc w pelni z innymi warunki zycia i pracy, radosci 1 nadzieje moga dotrze¢ do serc swoich
sasiadow, przyjaciot lub kolegow, otwierajac je na pelny wymiar rzeczywistosci, na petlny sens egzystencji,
ktorym jest komunia z Bogiem i z ludzmi.

Formy uczestnictwa zrzeszonego

29. Komunia koscielna, obecna i tworcza w dzialaniu poszczegolnych osob, swoj specyficzny wyraz znajduje
w zrzeszonej dziatalno$ci katolikow swieckich, czyli takiej, w ktorej solidarnie i w sposob odpowiedzialny
uczestniczg oni w zyciu 1 misji Kosciota.

W czasach najnowszych zjawisko zrzeszania si¢ katolikow swieckich ozywilo si¢ i1 przybrato charakter
szczegoblnie zroznicowany. Jesli bowiem zrzeszanie si¢ wiernych zawsze byto zjawiskiem w jaki$§ sposob
obecnym w historii Ko$ciota, o czym §wiadczg po dzi$ dzien rozmaite bractwa, trzecie zakony 1
stowarzyszenia, to niezwykte ozywienie w tej dziedzinie nastgpito w czasach najnowszych, kiedy to powstaty i
rozszerzyly si¢ liczne 1 bardzo zroznicowane formy zrzeszen: stowarzyszenia, grupy, wspolnoty i ruchy.
Mozemy wrecz moOwic o nowej epoce zrzeszen katolikow $wieckich. Istotnie, ,,obok zrzeszen tradycyjnych, a
niekiedy wprost z ich korzeni wyrosty nowe ruchy 1 stowarzyszenia, o specyficznym charakterze i celach:
wielkie jest bowiem bogactwo i wielorakie zasoby, ktorymi Duch Swiety ozywia Kosciot; wielkie tez sa
zdolnosci organizacyjne i wspaniatomys$Ino$é laikatu1%,

Zrzeszenia laikatu czesto znacznie si¢ miedzy sobg roznig pod wzgledem organizacji, linii 1 metod
wychowawczych oraz pola dziatania. Istnieje wszelako wsrdd nich powszechna i gieboka zbieznos¢ celu, ktory
je ozywia, a ktérym jest odpowiedzialne uczestnictwo w misji Kosciota gltoszacego Ewangeli¢ Chrystusa jako


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p103
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p104
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p105

zrodio ludzkiej nadziei 1 odnowy spoteczne;.

Zrzeszanie si¢ $wieckich w celu realizowania zadan duchowych 1 apostolskich posiada wiele motywow 1 jest
odpowiedzig na wiele zapotrzebowan. Wyraza si¢ w tym bowiem spoleczna natura cztlowieka oraz realizuje
potrzeba poszerzenia zakresu i1 skutecznosci jego dziatan. W rzeczywistosci wptyw ,.kulturowy”, bedac
zrodiem 1 bodzcem, ale takze owocem 1 znakiem wszelkich innych przemian w §rodowisku i spoteczenstwie,
moze zaistnie¢ tylko dzigki dziataniu nie tyle jednostek, co ,,podmiotu spotecznego”, to jest jakiej$ grupy,
wspolnoty, zrzeszenia badz ruchu. Znajduje to szczegdlne potwierdzenie w obrebie spoteczenstwa
pluralistycznego 1 rozcztonkowanego — z jakim stykamy si¢ obecnie na calym $wiecie — oraz w sytuacjach
szczegoblnie ztozonych i trudnych. Z drugiej strony, rozmaite formy zrzeszonej dziatalnosci §wieckich, wlasnie
w $wiecie zsekularyzowanym, stanowig wyjatkowo cenng pomoc dla wielu ludzi w prowadzeniu
chrzescijanskiego zycia zgodnego z wymaganiami Ewangelii oraz w zaangazowaniu misyjnym i apostolskim.
Ale poza tym wszystkim istnieje tez glgboka racja natury teologicznej, ktéra uzasadnia i implikuje zrzeszanie
si¢ swieckich: przyczyna eklezjologiczna, wyraznie uznana przez Sobor Watykanski 11, widzacy w apostolstwie
zespotowym ,, znak wspaolnoty i jednosci Kosciota w Chrystusie 1%,

Jest to ,,znak”, ktéry winien si¢ ujawnia¢ poprzez ,,komuni¢”, zardwno w stosunkach wewnetrznych, jak i
zewngtrznych réznego rodzaju zrzeszen, w szerszym kontekscie chrzescijanskiej wspolnoty. Ta wiasnie racja
eklezjologiczna z jednej strony thumaczy przystugujace §wieckim ,,prawo” do zrzeszania si¢, z drugiej za$
wskazuje na potrzebe , kryteriow” rozstrzygajacych o koscielnej autentycznosci danych zrzeszen.

Sprawg pierwszej wagi jest uznanie wolnosci zrzeszania sie swieckich w Kosciele. Wolno$¢ ta jest
autentycznym prawem, ktore nie jest jakiego$ rodzaju ,, ustepstwem ” ze strony wladzy, ale wywodzi si¢ z
Chrztu, jako z sakramentu, ktéry wzywa $wieckich do aktywnego udziatu w komunii i w misji Ko$ciota. Sobor
mowi o tym bardzo wyraznie: ,,Zachowujac nalezyty stosunek do wtadz koscielnych, majg swieccy prawo
zaktadac stowarzyszenia, kierowac nimi i wstepowac do juz istniejacych”%Z, Prawo to zapewnione jest rOwniez
w przepisach nowego Kodeksu: ,,Wierni majg prawo swobodnego zaktadania stowarzyszen i kierowania nimi
dla celoéw mitosci lub poboznosci albo dla ozywienia chrzescijanskiego powotania w §wiecie, a takze
odbywania zebran dla wspolnego osiggnigcia tych celow’1%,

Jest to zatem wolno$¢ uznana i zagwarantowana przez wiadze koscielne 1 mozna z niej korzysta¢ zawsze i tylko
w komunii Kos$ciota. Dlatego prawo $wieckich do zrzeszania si¢ pozostaje w istotnym odniesieniu do zycia
komunii 1 do misji samego Kosciota.

Kryteria charakteru koscielnego zrzeszen laikatu

30. Koniecznos¢ istnienia wyraznych i scistych kryteriow oceny i uznania zrzeszen laikatu, okreslanych takze
jako ,.kryteria charakteru koscielnego”, rozumiana jest zawsze w perspektywie dobra komunii 1 misji Kosciota,
a wigc nie nalezy w niej widzie¢ ograniczenia wolnosci zrzeszania sig.

Nalezy przyja¢ nastgpujace podstawowe kryteria okreslenia charakteru kazdego bez wyjatku zrzeszenia os6b
swieckich w Kosciele:

— Stawianie na pierwszym miejscu powotania kazdego chrzescijanina do swietosci, ktdre objawia si¢ ,,w
owocach faski, ktore Duch rodzi w wiernych? i polega na dgzeniu do osiggniecia petni chrzescijanskiego
zycia i doskonato$ci mito$cill?,

W mysl tej zasady wszystkie bez wyjatku zrzeszenia laikatu starajg si¢ coraz bardziej spetnia¢ w Kosciele rolg
narzg¢dzia $wigtosci oraz ,,akcentujg 1 wysuwajg na pierwsze miejsce u swych cztlonkéw $cislejszg tacznose
miedzy zyciem praktycznym a wiarg” 1L,

— Odpowiedzialnos¢ w wyznawaniu wiary katolickiej, wyrazajaca si¢ w tym, ze przyjecie 1 przepowiadanie
prawdy o Chrystusie, Kosciele i cztowieku odbywa si¢ zgodnie z jej autentyczng interpretacja
Nauczycielskiego Urzedu Kosciota. Kazde wigc stowarzyszenie skupiajace ludzi §wieckich winno by¢
miejscem gloszenia wiary, przyblizania do wiary i wychowywania w wierze, zawsze z zachowaniem jej peinej
tresci.

— Swiadectwo trwalej i autentycznej komunii znajdujace wyraz w synowskim odniesieniu do papieza, ktory
jest trwaltym i widzialnym zrodtem jednosci Kosciota powszechnego!!2 i do biskupa, bedacego ,,widzialnym
zrodlem i fundamentem jednosci Kosciota partykularnego™!3, przy zachowaniu ,,wzajemnego szacunku i
sprawnej koordynacji wszystkich form apostolstwa w Ko$ciele”!14,

Lacznos¢ z papiezem i z biskupem winna si¢ wyraza¢ w lojalnej gotowosci do przyjmowania ich nauki i
pasterskich zalecen. Ponadto, w mys$l zasad koscielnej komunii nalezy uzna¢ w Kosciele stuszng wielos¢ form
stowarzyszen laikatu, troszczac si¢ rownoczesnie o to, by ozywiata je zawsze gotowos¢ do wzajemnej
wspotpracy.

— Zgodnos¢ z apostolskim celem Kosciola i udzial w jego realizacji, czyli w ewangelizacji 1 u§wigcaniu ludzi
oraz urabianiu na modt¢ chrzescijanska ich sumienia, by w ten sposob przepoi¢ duchem ewangelicznym rézne


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p106
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p107
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p108
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p109
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p110
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p111
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p112
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p113
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p114

spotecznosci i sSrodowiskalls,

Wymaga to, by zrzeszenia laikatu, wszystkie razem i kazde z osobna, poglebialy swoje zaangazowanie misyjne
stajac si¢ w coraz wigkszym stopniu podmiotem nowej ewangelizacji.

— Zaangazowana obecnos¢ w ludzkiej spotecznosci, bedaca zawsze — w $wietle spotecznej nauki Kosciota —
stuzbg na rzecz pelnej godnosci cztowieka.

Znaczy to, ze zrzeszenia $wieckich wnoszac do spoleczenstwa zywe §wiadectwo uczestnictwa 1 solidarnosci,
sprzyjaja umacnianiu w nim zasad sprawiedliwosci 1 braterstwa.

Przedstawione tu podstawowe kryteria weryfikuja si¢ przez konkretne rezultaty towarzyszace zyciu i
dziatalno$ci rozmaitych stowarzyszen ludzi swieckich, jak na przyktad ozywienie umitowania modlitwy,
kontemplacji, zycia liturgicznego i sakramentalnego; dziatalno$¢ na rzecz wzrostu powotan do
chrzescijanskiego matzenstwa, do sakramentalnego kaptanstwa i do zycia konsekrowanego; gotowos¢
uczestniczenia w przedsiewzigciach i1 dziataniach Kosciota zar6wno na szczeblu lokalnym, jak krajowym i
miedzynarodowym; zaangazowanie w dziedzinie katechezy 1 pedagogiczne umiejetnosci w wychowywaniu
chrzescijan; pobudzenie do chrzescijanskiej obecnosci w roznych srodowiskach spotecznych 1 udziat w
organizowaniu i animacji dziet charytatywnych, kulturalnych i duchowych; duch wyrzeczenia 1 powro6t do
ewangelicznego ubostwa jako do zrédta wspaniatomys$inej mitosci wszystkich ludzi; nawrocenie na droge
chrzescijanskiego zycia lub powrdt do wspdlnoty ochrzczonych tych, ktorzy niegdys ,,odeszli”.

Postuga Pasterzy na rzecz komunii

31. Pasterze Kosciota, takze wtedy gdy staja wobec mozliwych 1 zrozumiatych trudnosci, zwigzanych z
dziatalno$cig zrzeszen, ktore juz istnieja, lub z powstawaniem nowych, nie mogg si¢ uchyla¢ od spetniania
postug wchodzacych w zakres sprawowanej przez nich wtadzy, nie tylko ze wzgledu na dobro Kosciota, ale
takze dla dobra samych stowarzyszen laikatu. W tym sensie dzielu oceny 1 weryfikacji winien towarzyszy¢
wysitek kierowania, a przede wszystkim zacheta do rozwoju stowarzyszen ludzi swieckich w komunii 1 misji
Kosciota.

Jest rzeczg jak najbardziej wskazang, by pewne nowe stowarzyszenia i ruchy, zwazywszy na ich zasieg czesto
krajowy czy migdzynarodowy, zostaty oficjalnie uznane 1 wyraznie zatwierdzone przez kompetentne wtadze
koscielne. Mowi Sobor: ,,Apostolat swieckich dopuszcza oczywiscie rozne sposoby ustosunkowania si¢ do
hierarchii, zaleznie od r6znych form i1 dziedzin danego apostolstwa (...). Niektére formy apostolstwa swieckich
zostajg — w rozmaity sposOb — wyraznie uznane przez hierarchi¢. Poza tym wtadza koscielna, uwzgledniajac
wymagania wspdlnego dobra Kosciota, moze wybra¢ niektore sposrdd stowarzyszen i przedsigwzieé
apostolskich, dazacych bezposrednio do celu duchowego, i specjalnie je popieraé, bioragc za nie szczegolng
odpowiedzialno$¢11e,

Wsrod roznych form apostolstwa swieckich, ktére pozostajg w szczegdlnej relacji do hierarchii, Ojcowie
synodalni wyszczegdlnili przede wszystkim ruchy i stowarzyszenia Akcji Katolickiej, w ktorej ,,Swieccy droga
wolnego wyboru zrzeszaja si¢ w formie organicznej i trwatej struktury, aby pod dziataniem Ducha Swictego, w
tacznosci z biskupem i z kaptanami, stuzy¢ wiernie 1 aktywnie, zgodnie ze specyfika wtasnego powotania i
przy uzyciu stosownych metod, rozwojowi catej chrzescijanskiej wspdlnoty, realizacji duszpasterskich
przedsiewzie¢ i ozywianiu duchem Ewangelii wszystkich dziedzin zycia”!lZ,

Do Papieskiej Rady Swieckich nalezy sporzadzenie wykazu zrzeszen oficjalnie uznanych przez Stolice
Apostolskg oraz ustalenie wraz z Sekretariatem jednosci Chrzescijan podstawowych warunkow wymaganych
do zatwierdzenia stowarzyszen ekumenicznych, w ktorych wiekszos¢ cztonkow jest katolikami, mniejszos¢ zas
niekatolikami, jak rowniez tego, co powinno przesadza¢ o udzieleniu w danym przypadku odpowiedzi
odmownejl8,

Wszyscy, tak Pasterze jak wierni, mamy obowigzek rozwijac i stale umacnia¢ braterskie wiezy 1 stosunki,
oparte na szacunku, serdecznosci 1 wspotpracy, pomi¢dzy rozmaitymi zrzeszeniami laikatu. Tylko w ten sposob
cate bogactwo darow 1 charyzmatow, ktorymi obdarza nas Bog, bedzie mogto owocnie 1 w sposob
uporzadkowany przyczyniac si¢ do budowania wspolnego domu: ,,Aby solidarnie budowa¢ wspdélny dom,
trzeba catkowicie odrzuci¢ ducha antagonizmu i sporow, rywalizujgc raczej w okazywaniu szacunku jedni
drugim (por. Rz 12, 10), we wzajemnym wyprzedzaniu si¢ w mitosci i woli wspotpracy, cierpliwie,
dalekowzrocznie, z gotowoscig do poswigcen, ktore czasem mogg si¢ z tym wigzac¢”1°,

Raz jeszcze wstuchajmy si¢ w stowa Jezusa: ,,Ja jestem krzewem winnym, wy — latoroslami” (J 15, 5),
dzickujac Bogu za wielki dar ko$cielnej komunii, ktory odzwierciedla w czasie wieczng 1 niewystowiong
komunie mito$ci Tréjjedynego Boga. Swiadomos¢ tego daru musi taczy¢ sie z silnym poczuciem
odpowiedzialnosci. Jest to bowiem dar, ktoéry zobowigzuje, by zyjac w coraz petiejszej komunii, pomnaza¢ go
tak, jak ewangeliczne talenty.

Odpowiedzialny stosunek do daru komunii wyraza si¢ przede wszystkim w usilnym staraniu o przezwyci¢zenie


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p115
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p116
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p117
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p118
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p119

kazdej pokusy roztamu i sprzeciwu, ktéra zagraza zyciu i apostolskiemu zaangazowaniu chrzescijan. Z bolem i
ze zdumieniem méwi Pawet apostot: ,,Mysle o tym, co kazdy z was méowi: «Ja jestem Pawla, a ja Apollosa, ja
jestem Kefasa, a ja Chrystusa». Czyz Chrystus jest podzielony?” (I Kor 1, 12-13); a stowa te nie przestaja
rozbrzmiewac jak wyrzut z powodu ran zadawanych ciatu Chrystusa. Niechaj wigc dotrze do wszystkich usilne
wezwanie Apostota: ,,Upominam was, bracia, w imi¢ Pana naszego Jezusa Chrystusa, abyscie byli zgodni 1 by
nie bylo wsrdd was roztamédw; byscie byli jednego ducha i jednej mysli” (I Kor 1, 10).

Tak oto zycie w komunii Kosciota staje si¢ znakiem dla $wiata i przyciagajacg sita, ktora prowadzi do wiary w
Chrystusa: ,,Jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby 1 oni stanowili jedno w Nas, aby $wiat uwierzyt, zes Ty
Mnie postat” (J 17, 21). W ten sposdb owa komunia otwiera si¢ na dzielo misyjne, wigcej, sama staje si¢ misja.
ROZDZIAL 111

PRZEZNACZYLEM WAS NA TO, ABYSCIE SZLI I OWOC PRZYNOSILI

Wspolodpowiedzialnosé swieckich w Kosciele-Misji

MISYJNA NATURA KOMUNII

32. Biblijny obraz krzewu winnego i latorosli, do ktérego wypada nam teraz powroci¢, kieruje nasze
rozwazania w sposob bezposredni i naturalny ku tematowi ptodnosci i zycia. Latorosle, ktore wyrastajg z
winnego krzewu, czerpigc zen zycie, majg przynosi¢ owoc: ,,Ja jestem krzewem winnym, wy — latoroslami.
Kto trwa we Mnie, a Ja w nim, ten przynosi owoc obfity” (J 15, 5). To przynoszenie owocu jest podstawowym
wymogiem chrzescijanskiego zycia w Kosciele. Kto nie przynosi owocu, ten nie trwa w komunii: ,,Kazda
latoro$l, ktéra we Mnie nie przynosi owocu, [Ojciec mdj] odcina” (J 15, 2).

Absolutnie koniecznym warunkiem przynoszenia owocu jest komunia z Jezusem, z ktorej wynika komunia
posrod chrzescijan: ,,beze Mnie nic nie mozecie uczyni¢” (J 15, 5). Najpigkniejszym za$ owocem, jaki moga
wydac¢ pedy winorosli, jest komunia z innymi, dar Chrystusa i Jego Ducha.

Komunia rodzi komunig i w samej swej istocie przyjmuje ksztatt komunii misyjnej. Jezus bowiem méwi do
swoich uczniow: ,,Nie wyscie Mnie wybrali, ale Ja was wybratem i przeznaczylem was na to, abyscie szli i
owoc przynosili, 1 by owoc wasz trwal” (J 15, 16).

Komunia i misja sg ze sobg glteboko zwigzane, przenikajg si¢ 1 nawzajem implikujg tak dalece, Ze komunia jest
rownoczesnie zrodtem i owocem misji: komunia jest misyjna, misja za$ stuzy komunii. Zawsze jeden i ten sam
Duch gromadzi i jednoczy Kosciot oraz posyta go, aby gtosit Ewangeli¢ ,,az po krance ziemi” (Dz 1, 8).
Kosciot zas zdaje sobie sprawe z tego, ze komunia, ktorg otrzymat w darze, ma przeznaczenie powszechne.
Czuje si¢ wigc dluznikiem wobec catej ludzkosci i1 kazdego cztowieka, otrzymawszy dar od Ducha, ktéry
rozlewa w sercach ludzi wierzacych mitos¢ Jezusa Chrystusa, t¢ cudowng site zapewniajacg wewngtrzng
spojnos¢ i zewnetrzny rozwoj. Misja Kosciota wynika z samej jego natury, otrzymanej od Chrystusa, ktory
ustanowit go ,,znakiem i narzedziem (...) jednosci catego rodzaju ludzkiego”!2%, Celem owej misji jest to, aby
wszyscy ludzie poznali 1 przezyli ,,nowa” komuni¢: weszta ona w histori¢ §wiata przez Syna Bozego, ktory stat
si¢ cztowiekiem. W tym sensie §wiadectwo Jana Ewangelisty okresla w sposob ostateczny uszczesliwiajacy cel,
do ktorego zmierza cala misja Kosciota: ,,0znajmiamy Wam, cosSmy ujrzeli i styszeli, abyscie 1 wy mieli
wspotuczestnictwo z nami. A mie¢ z nami wspotuczestnictwo znaczy: miec je z Ojcem 1 z Jego Synem Jezusem
Chrystusem” (1 J 1, 3).

Znaczng czes¢ odpowiedzialnosci za misje Kosciota Bog powierza swieckim, pozostajgcym w komunii ze
wszystkimi innymi cztonkami Ludu Bozego. Pelng tego §wiadomos$¢ mieli Ojcowie Soboru Watykanskiego 11:
,Pasterze duchowni bowiem zdajg sobie dobrze sprawe z tego, jak bardzo przyczyniajg si¢ ludzie swieccy do
dobra catego Kosciota. Wiedzg mianowicie pasterze, iz nie po to ustanowieni zostali przez Chrystusa, aby cate
zbawcze postannictwo Kosciota w stosunku do §wiata wzig¢ na siebie samych, lecz ze ich zaszczytnym
zadaniem jest tak sprawowac opieke pasterskg nad wiernymi i tak uznawac ich postugi oraz charyzmaty, zeby
wszyscy oni pracowali zgodnie, kazdy na swdj sposob, dla wspolnego dzieta”2l. To przekonanie Ojcow
soborowych powrdcito potem z calg jasnoscig i jeszcze wigksza mocg podezas prac Synodu.

GLOSIC EWANGELIE

33. Jako cztonkowie Ko$ciota swieccy posiadajg powotanie i misj¢ glosicieli Ewangelii. Do wypelniania tej
misji upowazniajg ich i zobowigzujg sakramenty chrzescijanskiej inicjacji.

Odczytajmy jasne i1 petne tresci stowa Soboru Watykanskiego II: ,,Jako uczestnicy funkcji Chrystusa-Kaptana,
Proroka i Krola, maja $wieccy swoj czynny udziat w zyciu i dziatalnosci Kosciota. (...) Czerpigc sity z
czynnego udzialu w zyciu liturgicznym swojej wspolnoty, gorliwie uczestniczg w jej pracach apostolskich;
pociagaja do Kosciota ludzi trzymajacych si¢ moze z daleka od niego; wspotpracujg usilnie w gltoszeniu stowa
Bozego zwtaszcza przez katechizacje; oddajac na ustugi Kosciota swojg wiedze fachowa, usprawniajg prace
duszpasterska, a takze zarzgdzanie dobrami ko$cielnymi’122,

Cala misja Kosciota koncentruje si¢ 1 rozwija wtasnie w ewangelizacji, ona bowiem jest taskg i mandatem,


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p120
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p121
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p122

ktory Jezus Chrystus powierzyl mu na poczatku jego drogi dziejowe;j: ,,IdZcie na caty $wiat i gtoscie Ewangelie
wszelkiemu stworzeniu” (Mk 16, 15); ,,A oto Ja jestem z wami przez wszystkie dni, az do skonczenia $wiata”
(Mt 28, 20). ,,Obowiazek ewangelizacji nalezy uwaza¢ — pisze Pawet VI — za taske 1 wlasciwe powotanie
Ko$ciota; wyraza on najprawdziwszg jego wlasciwos¢”12,

Dzi¢ki ewangelizacji mozliwe jest budowanie i ksztaltowanie Kos$ciota jako wspadlnote wiary, a $cislej — jako
wspolnoty wiary wyznawanej przez przyje¢cie Stowa Bozego, sprawowanej w sakramentach i przezywanej w
mitosci — bedacej dusza chrzescijanskiego zycia moralnego. W istocie ,,dobra nowina” zmierza do nawrocenia
serca 1 duszy cztowieka i do osobistego zwigzania go z Jezusem Chrystusem, Panem 1 Zbawicielem,;
przysposabia do Chrztu i do Eucharystii, umacnia w postanowieniu 1 urzeczywistnianiu postanowienia
prowadzenia nowego zycia wedle Ducha.

Z pewnoscig nakaz Jezusa: ,,Idzcie 1 gloscie Ewangeli¢” zawsze pozostaje tak samo wazny 1 przynaglajacy.
Jednak sytuacja aktualna nie tylko $wiata, ale takze roznych czesci Kosciota absolutnie wymaga, aby na stowo
Chrystusa odpowiedzie¢ postuszenstwem bardziej zdecydowanym i wielkodnsznym. Kazdy uczen jest wezwany
osobiscie. Nikomu nie wolno si¢ uchyla¢ od osobistej odpowiedzi: ,,Biada mi, gdybym nie glosit Ewangelii”!
(I Kor 9, 16).

Nadszed! czas nowej ewangelizacji

34. Cate kraje i narody, w ktorych niegdys religia i zycie chrzescijanskie kwitly i daty poczatek wspolnocie
wiary zywej 1 dynamicznej, dzisiaj wystawione sg na ci¢zka probe, a niekiedy podlegaja procesowi
radykalnych przemian wskutek szerzenia si¢ zobojetnienia, sekularyzmu i ateizmu. Chodzi tu przede
wszystkim o kraje i narody nalezace do tak zwanego Pierwszego Swiata, w ktorych dobrobyt materialny i
konsumizm, aczkolwiek przemieszane z sytuacjami zastraszajacej nedzy i ubostwa, sprzyjajg i hotduja
zasadzie: ,,zy¢ tak, jak gdyby Bog nie istnial”. Ot6z zobojetnienie religijne i zupelny brak praktycznego
odniesienia do Boga nawet w obliczu najpowazniejszych problemow zyciowych sg zjawiskami nie mniej
niepokojacymi i destruktywnymi niz jawny ateizm. I nawet jesli wiara chrzescijanska zachowata si¢ jeszcze w
niektorych tradycjach 1 obrzedach, to stopniowo traci ona swe miejsce w najistotniejszych momentach ludzkiej
egzystencji, takich jak narodziny, cierpienie i Smier¢. W rezultacie, wspotczesnego cztowieka stojacego w
obliczu tajemnic 1 pytan, na ktére nie znajduje odpowiedzi, ogarnia rozczarowanie i rozpacz lub nawet pokusa
wyeliminowania zrédta tych problemow przez potozenie kresu ludzkiemu zyciu.

W innych regionach 1 narodach chrzescijanskie tradycje poboznosci i religijnosci ludowej pozostaty zywe. Dzi§
jednak owemu moralnemu i duchowemu dziedzictwu grozi roztrwonienie pod wptywem wielorakich procesow,
wsrdd ktorych na pierwszy plan wysuwa sie proces sekularyzacji i rozwoj sekt. Jedynie nowa ewangelizacja
moze zapewni¢ rozkwit czystej 1 glebokiej wiary, zdolnej nada¢ tym tradycjom site prowadzaca do
autentycznej wolnosci.

Oczywiscie wszgdzie istnieje pilna potrzeba odtworzenia chrzescijanskiej tkanki spotecznosci ludzkiej. Jednak
warunkiem tego jest odtworzenie chrzescijanskiej tkanki samych wspolnot koscielnych w tych krajach i
narodach.

W owym zadaniu Kosciota ludzie §wieccy, na mocy ich uczestnictwa w prorockim urzedzie Chrystusa, biorg
pelny udziat. Do nich w szczego6lnosci nalezy swiadczenie o tym, jak wiara chrzes$cijanska daje jedyna peing
odpowiedz, ktorg wszyscy mniej lub bardziej §wiadomie przyjmujg 1 ktorej pragng, na problemy i nadzieje,
jakie zycie stawia przed kazdym cztowiekiem i kazdym spoteczenstwem. Swieccy moga spetia¢ to zadanie
pod warunkiem, ze zdotajg przezwycigzy¢ rozdzwigk pomigdzy Ewangelig a wtasnym zyciem, nadajac
wszystkim swoim dzialaniom w rodzinie, w pracy, na polu spotecznym spojnos¢ wiasciwg takiemu zyciu, ktére
czerpie natchnienie z Ewangelii 1 w niej znajduje site do tego, by w pelni si¢ realizowac.

Pragne skierowac raz jeszcze do wszystkich wspdtczesnych ludzi goracy apel, ktory wyznaczyl poczatek mojej
pasterskiej postugi: ,, Nie lekajcie sie! Otworzcie, otworzcie na osciez drzwi Chrystusowi! Otwoérzcie dla Jego
mocy zbawczej granice panstw, systemoéw ekonomicznych, systemow politycznych, rozlegle dziedziny kultury,
cywilizacji, postepu! Nie Iekajcie si¢! Chrystus wie, «co jest w cztowieku». On jeden! A dzisiaj cztlowiek tak
czgsto nie wie, co w nim jest, co jest w glebi jego umystu i serca. Tak czesto jest niepewny sensu swojego zycia
na ziemi. Szarpie nim niepewnos$¢, ktora przeradza si¢ w rozpacz. Pozwolcie zatem — prosz¢ Was, btagam
Was z pokorg i ufno$cig — pozwolcie Chrystusowi mowi¢ do cztowieka. On jeden ma stowa zycia — tak,
zycia wiecznego™124,

Otwarcie drzwi Chrystusowi, przyjecie Go w sfere wlasnego cztowieczenstwa nie tylko nie jest zagrozeniem
dla cztowieka, lecz stanowi jedyna droge wiodacg do uznania cztowieka w pelni jego prawdy 1 do wyniesienia
jego wartosci.

Ta synteza Ewangelii i codziennego zycia bedzie najwspanialszym i najbardziej przekonywajacym
swiadectwem ludzi $wieckich, ze nie Iek, ale poszukiwanie Chrystusa i1 przylgnigcie don decydujg o stylu zycia


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p123
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p124

1 wzrastaniu cztowieka, o nowych sposobach egzystencji, bardziej zgodnych z ludzka godnoscia.

Czlowiek jest kochany przez Boga! Oto proste, a jakze przejmujace Oredzie, ktore Koscidt jest winien
cztowiekowi. Kazdy chrzescijanin moze i musi stowem oraz zyciem glosi¢: Bog ci¢ kocha, Chrystus przyszedt
dla ciebie, Chrystus dla ciebie jest ,,Droga, i Prawda, i Zyciem!” (J 7.4, 6).

Ta nowa ewangelizacja, skierowana nie tylko do jednostek, ale do calych grup ludzkich zyjacych w réznych
sytuacjach, srodowiskach i kulturach, ma na celu ksztattowanie dojrzatych wspolnot koscielnych, w ktorych
wiara ujawnia si¢ 1 urzeczywistnia w calym swoim pierwotnym znaczeniu jako przylgnigcie do osoby
Chrystusa i do Jego Ewangelii, jako spotkanie i sakramentalna komunia z Chrystusem, jako zycie w duchu
mitosci i stuzby.

W ksztattowaniu tego rodzaju wspolnot koscielnych swieccy uczestnicza nie tylko przez aktywny i
odpowiedzialny udzial w zyciu wspolnotowym, a wigc przez dawanie swego niezastagpionego §wiadectwa, ale
takze przez ochocze podejmowanie dzialan misyjnych wobec tych, ktérzy jeszcze nie wierza lub ktorzy nie
zyja wedtug wiary otrzymanej wraz z Chrztem.

Nowym pokoleniom $wieccy winni ofiarowac swoj cenny 1 konieczny wkiad w formie dzieta systematycznej
katechezy. Ojcowie synodalni odniesli si¢ z wdzigczno$cig do pracy katechetéw, przyznajac, iz ,,petnig oni
bardzo odpowiedzialng rol¢ w animacji wspolnot ko$cielnych”!23, Oczywiscie, rodzice chrzeScijanscy sg
pierwszymi 1 niezastgpionymi katechetami swoich dzieci, do czego uzdalnia ich sakrament Matzenstwa.
Wszyscy jednak winnismy zdawac sobie sprawe z tego, ze kazdy ochrzczony ma ,,prawo” do nauki wiary,

wychowania oraz statego wspierania w wierze i w zyciu chrzescijanskim.
Idzcie na caly Swiat

35. Kosciot, odczuwajac i przezywajac naglaca dzis potrzebg nowej ewangelizacji, nie moze uchyla¢ si¢ od
statej misji niesienia Ewangelii ludziom, milionom mezczyzn i kobiet, ktorzy do tej pory nie znajg Chrystusa,
Odkupiciela cztowieka. Wtasnie to jest zadaniem specyficznie misyjnym, ktore Jezus powierzyt i codziennie na
nowo powierza swojemu Kosciolowi.

Wkiad $§wieckich, ktorzy zresztg nie zawiedli na tym polu, jawi si¢ dzi$ coraz wyrazniej jako nieodzowny i
cenny. Wezwanie Pana Jezusa: ,,IdZcie na caty $wiat” stale znajduje oddzwick we wspaniatomys$lnej postawie
wielu 0sob swieckich, gotowych porzuci¢ dotychczasowe zycie, wykonywang prace, wlasny region czy
ojczyzng, by uda¢ si¢ — przynajmniej na jaki§ czas — na tereny misyjne. Budujace Swiadectwo goracej
mitosci do Chrystusa 1 Kosciota dajg takze matzonkowie chrzescijanscy, ktoérzy nasladujac Akwile 1 Pryscylle
(por. Dz 18; Iz 16, 3 n.), oddaja si¢ aktywnej dziatalnosci na ziemiach misyjnych. Prawdziwie misyjna jest
takze obecnos¢ tych swieckich, ktorzy z réznych przyczyn zamieszkujac kraje i obszary, na ktérych dotychczas
Kosciot nie jest jeszcze ustabilizowany, dajg tam Swiadectwo swojej wiary.

Aktualnie jednak problem misji jest tak bardzo szeroki i powazny, ze tylko naprawdg solidarne podjecie
odpowiedzialnos$ci przez wszystkich cztonkow Kosciota, zard6wno poszczeg6dlnych jednostek, jak tez wspdlnot,
pozwoli spodziewac¢ si¢ skutecznego rozwigzania go.

Stowa Soboru Watykanskiego II skierowane do Kosciotow partykularnych do dzi§ zachowaty catg swoja
warto$¢, co wiecej, wlasnie dzi§ oczekujg na szerszy i1 bardziej zdecydowany odzew: ,,Poniewaz Kosciot
partykularny powinien jak najdoskonalej odzwierciedla¢ Kosciot powszechny, ma on sobie dobrze uswiadomic
fakt, ze jest postany rowniez do tych, ktorzy w Chrystusa nie wierzg’ 126,

Dzi$§ Kosciot musi uczyni¢ wielki krok naprzod na drodze ewangelizacji, wkroczy¢ w nowy etap historii
swojego misyjnego dynamizmu. W §wiecie, ktory dzigki pokonaniu odleglosci staje si¢ coraz mniejszy,
wspolnoty koscielne powinny utrzymywac¢ miedzy sobg tgcznos$¢, wzajemnie wspiera¢ swe sity 1 dzieli¢ si¢
srodkami, razem si¢ angazowac w jedng, wspolng misj¢ przepowiadania Ewangelii i1 zycia wedle jej wskazan.
,» Tak zwane miode Koscioty potrzebujg — zdaniem OjcoOw synodalnych — sity wiasciwej Kosciotom starym,
te za$ z kolei potrzebujg swiadectwa 1 zapatu Koscioléw miodych; w ten sposob poszczegdlne Koscioty
wzajemnie czerpig z bogactwa swoich zasobow”12Z,

Istotnym 1 niezbywalnym wymogiem plantatio Ecclesiae, ktory na tym nowym etapie pojawia si¢ w mtodych
Kosciotach, jest formacja nie tylko lokalnego duchowienstwa, ale rowniez dojrzatego i odpowiedzialnego
laikatu!l28. W ten bowiem sposob takze wspolnoty ewangelizowane wyruszajg ku nowym krainom $wiata, azeby
wypetia¢ swoje misyjne powotanie do gloszenia Ewangelii Chrystusa i dawania o niej $wiadectwa.

Swieccy przez osobisty przyktad i wiasng dziatalno$é moga wptynaé dodatnio na polepszenie stosunkoéw
pomiedzy wyznawcami roznych religii, co stusznie podkreslili Ojcowie synodalni: ,,Dzi$§ Kosciot wszedzie zyje
wsrdd ludzi wyznajacych rozne religie (...). Wszyscy wierni, a zwlaszcza ci ludzie Swieccy, ktorzy czy to w
swojej ojczyznie, czy na emigracji, zyja posrod ludow wyznajacych inng niz oni religi¢, winni by¢ dla tych
ludow znakiem Pana Boga i1 Jego Ko$ciota w sposdb odpowiedni do warunkéw panujacych w danym miejscu.
Dialog migdzy religiami ma pierwszorzedne znaczenie, gdyz wzbudza mito$¢ 1 wzajemny szacunek; usuwa, a


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p125
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p126
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p127
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p128

przynajmniej ostabia panujgce posrod wyznawcow roznych religii uprzedzenia, szerzy jednos$¢ 1 przyjazn
miedzy narodami”!22,

Do tego, aby ewangelizowa¢ Swiat, potrzebni sg przede wszystkim ewangelizatorzy. Totez wszyscy, poczynajac
od rodzin chrzescijanskich, powinnismy czu¢ si¢ odpowiedzialni za stwarzanie warunkow sprzyjajacych
budzeniu i dojrzewaniu specyficznie misyjnych powotan kaptanskich, zakonnych i §wieckich, nigdy nie
zaniedbujac uprzywilejowanego $rodka, ktorym w mysl stow samego Jezusa jest modlitwa: ,,Zniwo wprawdzie

wielkie, ale robotnikow mato. Proscie Pana zniwa, zeby wyprawit robotnikow na swoje zniwo” (M¢ 9, 37-38).
7ZYC EWANGELIA SLUZAC CZLOWIEKOWI I SPOLECZENSTWU

36. Kosciot, ktory w mocy Ducha Swictego przyjmuje i glosi Ewangelig, staje si¢ wspdlnota ewangelizowana i
ewangelizujacy 1 dlatego jest sfugq ludzi. W Kosciele §wieccy uczestniczg w misji stuzenia cztowiekowi i
spoteczenstwu. Ostatecznym celem Kosciota jest oczywiscie Krolestwo Boze, ktorego Koscidt ,,stanowi
zalgzek oraz zaczatek (...) na ziemi”3% a wiec jest catkowicie poswigcony chwale Ojca. Krolestwo jest jednak
rowniez zrodtem pelnego wyzwolenia 1 catkowitego zbawienia dla Judzi; przeto z nimi Ko$ciot przebywa swa
droge 1 zyje, zachowujac w ciggu dziejow rzeczywistg 1 gtgbokg solidarnos¢ z ich dziejami.

Tak wigc zgodnie z otrzymanym zadaniem Kos$ciot objawia swiatu tajemnice Boga jasniejaca w Jezusie
Chrystusie, a rtownocze$nie objawia cztowieka jemu samemu, ukazuje mu sens jego istnienia, otwiera go na
calg prawde o tym, kim jest i jakie jest jego przeznaczenie!3l. W tej perspektywie staje si¢ jasne, ze Kosciot —
na mocy swojej misji ewangelizacyjnej — jest wezwany do tego, by stuzy¢ cztowiekowi. Stuzba ta wyrasta
przede wszystkim z owego cudownego i poruszajacego do giebi faktu, ze ,,Syn Bozy przez wcielenie swoje
zjednoczyt si¢ jakos z kazdym cztowiekiem”132,

Dlatego cztowiek ,,jest pierwszg droga, po ktorej winien kroczy¢ Kosciot w wypelnianiu swojego postannictwa,
jest pierwsza i podstawowa droga Kosciota, drogg wyznaczong przez samego Chrystusa, droga, ktéra
nicodmiennie prowadzi przez Tajemnic¢ Wcielenia i Odkupienia!33,

Sobor Watykanski 11 wielokrotnie, w sposob bardzo jasny i stanowczy méwi o tym w swoich dokumentach. W
doniostym tekscie Konstytucji Gaudium et spes czytamy: ,,Kosciot idac ku swemu wiasnemu zbawczemu
celowi, nie tylko daje cztowiekowi uczestnictwo w zyciu Bozym, lecz takze rozsiewa na calym $wiecie niejako
odbite §wiatto Boze, zwlaszcza przez to, ze leczy 1 podnosi godnos¢ osoby ludzkiej, umacnia wigz
spoteczenstwa ludzkiego oraz wlewa glebszy sens 1 znaczenie w powszednig aktywno$¢ ludzi. Dlatego tez
Kosciot uwaza, ze przez poszczegolnych swych cztonkéw 1 catg swojg spotecznos¢ moze powaznie przyczynic
si¢ do tego, aby rodzina ludzka i jej historia stawaty si¢ bardziej ludzkie!34,

W tym dziataniu na rzecz rodziny ludzkiej, za ktére jest odpowiedzialny caty Kosciol, szczegdlna rola
przypada w udziale katolikom §wieckim; wtasnie ,,Swiecki charakter” zobowigzuje ich do tego, by przy uzyciu

wlasciwych sobie i niezastgpionych srodkow ozywiali rzeczywisto$¢ doczesng duchem chrzescijanskim.
Krzewié¢ poszanowanie dla godnoSci osoby ludzkiej

37. Uswiadamianie sobie i innym nienaruszalnej godnosci kazdej osoby ludzkiej stanowi istotne, a poniekad
centralne i jednoczace zadanie tej postugi na rzecz rodziny ludzkiej, do sprawowania ktorej Kosciot, a w nim
katolicy §wieccy, sg powotani.

Posrod wszystkich stworzen tylko czlowiek jest ,,0s0bq”, podmiotem swiadomym i wolnym, i wlasnie dlatego
stanowi ,,08rodek i szczyt” wszystkiego, co istnieje na ziemil33,

Osobista godnos¢ jest najcenniejszym dobrem cztowieka, ktory dzieki niej przewyzsza swojg wartoscig caty
$wiat materialny. Stowa Jezusa: ,,C6z bowiem za korzys$¢ stanowi dla cztowieka zyska¢ §wiat caty, a swoja
dusze utraci¢?” (Mk 8, 36), zawierajg w sobie jasne 1 inspirujace twierdzenie natury antropologicznej: warto$¢
cztowieka wynika nie z tego, co ,,ma”, chociazby posiadl nawet caly Swiat — ale z tego, kim ,,jest”. Liczg si¢
nie tyle dobra tego §wiata, co dobro osoby, dobro, ktorym jest sama osoba.

Godnos¢ osoby ludzkiej jawi si¢ w catym swoim picknie wowczas, gdy wezmie si¢ pod uwagg jej pochodzenie
1 przeznaczenie: stworzony przez Boga na Jego obraz i podobienstwo, odkupiony drogocenng krwig Chrystusa,
cztowiek zostat wezwany do tego, by byé ,,synem w Synu”, zywa $wiatynia Ducha Swigtego, i jest
przeznaczony do zycia wiecznego w uswigcajacej komunii z Bogiem. Dlatego wszelki gwatt zadany osobistej
godnosci istoty ludzkiej wzywa o pomste przed obliczem Bozym i jest obrazg Stwoércy cztowieka.

Dzigki swej osobistej godnosci istota ludzka zawsze jest wartoscig w sobie i przez sie, 1 wymaga, by
traktowano jg jako taka, nigdy za$ jako przedmiot, ktory mozna uzy¢, narzedzie czy rzecz.

Osobista godnosc stanowi podstawe rownosci wszystkich ludzi. Wynika stad absolutna niedopuszczalno$¢
jakiejkolwiek dyskryminacji, ktora niestety nie przestaje dzieli¢ 1 poniza¢ rodziny ludzkiej: tak dyskryminacji
rasowej 1 ekonomicznej, jak spotecznej 1 kulturowej, politycznej jak i gospodarczej itd. Kazda dyskryminacja
jest niedopuszczalng niesprawiedliwoscig nie tyle ze wzgledu na napigcia 1 konflikty, do ktorych moze
prowadzi¢ w spoteczenstwie, co na hanbe, ktorg przynosi godnosci osoby ludzkiej: nie tylko godnosci tego, kto


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p129
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p130
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p131
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p132
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p133
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p134
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p135

pada ofiarg niesprawiedliwosci, ale znacznie bardziej godnosci tego, kto niesprawiedliwos$ci si¢ dopuszcza.
Bedac podstawg réwnosci wszystkich ludzi, godnos¢ osobista jest rOwnoczesnie zZrodiem ich wspotuczestnictwa
i wzajemnej solidarnosci, bowiem dialog 1 komunia wywodzg si¢ przede wszystkim z tego, kim ludzie ,,s3”, a
dopiero wtornie z tego, co ,,maja”.

Osobowa godnos¢ jest niezniszczalng wlasnos$cia kazdej ludzkiej istoty. Wazne jest tutaj zdanie sobie sprawy z
potegi tego stwierdzenia, ktore opiera si¢ na jedynosci i na niepowtarzalnosci kazdej osoby. Wynika z tego, ze
jednostki absolutnie nie mozna sprowadzi¢ do tego, co mogloby jg zmiazdzy¢ i1 unicestwi¢ w anonimowosci
kolektywu, instytucji, struktéry czy systemu. Osoba w swojej indywidualnosci nie jest numerem, ogniwem
tancucha ani trybem systemu. Najbardziej radykalnej i wzniostej afirmacji wartosci kazdej ludzkiej istoty
dokonat Syn Bozy przez swoje wcielenie w tonie niewiasty. Nie przestaje nam o tym przypominac

chrzescijanskie swieto Bozego Narodzenial3®.
Otacza¢ glebokim szacunkiem prawo do Zycia

38. Faktyczne uznanie osobowej godnosci kazdej ludzkiej istoty wymaga poszanowania, obrony i popierania
jej praw. Chodzi tu o prawa naturalne, uniwersalne i nienaruszalne: zadna jednostka, zadna grupa, wtadza ani
panstwo — nikt nie moze ich zmieni¢, a tym bardziej znies$¢, gdyz prawa te pochodzg od samego Boga.
Nietykalnos$¢ osoby, bedaca odzwierciedleniem nietykalnosci samego Boga, wyraza si¢ przede wszystkim 1 w
sposob zasadniczy w nietykalnosci ludzkiego Zycia. Powszechne, skadinad stuszne, wystgpienia w obronie
ludzkich praw, takich jak na przyktad prawo do opieki lekarskiej, do dachu nad gltowa, do pracy, do zalozenia
rodziny 1 do kultury, sg falszywe 1 ztudne, jesli nie staje si¢ z najwigksza determinacja w obronie prawa do
zycia, bedacego pierwszym i podstawowym prawem osoby ludzkiej, oraz warunkiem wszystkich innych jej
praw.

Kosciot nigdy nie skapitulowat w obliczu wszelkiego rodzaju gwattu nieustannie zadawanego przystugujagcemu
kazdej osobie ludzkiej prawu do zycia, tak przez poszczegdlne jednostki, jak 1 przez samg wtadze¢. Prawo to
przystuguje istocie ludzkiej we wszystkich fazach jej rozwoju, od chwili poczecia do naturalnej $mierci, i we
wszelkich warunkach, a wigc niezaleznie od tego, czy jest zdrowa czy chora, w pelni sprawna czy uposledzona,
bogata czy biedna. Sobor Watykanski II mowi jasno 1 otwarcie: ,,wszystko, co godzi w samo zycie, jak
wszelkiego rodzaju zabdjstwa, ludobdjstwa, spedzanie ptodu, eutanazja i dobrowolne samobojstwo; wszystko,
cokolwiek narusza catos$¢ osoby ludzkiej, jak okaleczenia, tortury zadawane ciatu 1 duszy, wysitki w kierunku
przymusu psychicznego; wszystko, co ubliza godnosci ludzkiej, jak nieludzkie warunki zycia, arbitralne
aresztowania, deportacje, niewolnictwo, prostytucja, handel kobietami i mlodzieza; a takze nieludzkie warunki
pracy, w ktorych traktuje si¢ pracownikow jak zwykte narzedzia zysku, a nie jak wolne, odpowiedzialne osoby:
wszystkie te 1 tym podobne sprawy i praktyki sg czyms$ haniebnym; zakazajac cywilizacje¢ ludzka bardziej
hanbig tych, ktorzy si¢ ich dopuszczaja, niz tych, ktérzy doznajg krzywdy, i s jak najbardziej sprzeczne z czcig
nalezng Stworcy’137,

Chociaz z tytulu swojej misji 1 odpowiedzialno$ci wszyscy ludzie sg wezwani do tego, by uznajac osobowa
godnos$¢ kazdej ludzkiej istoty, broni¢ jej prawa do zycia, to owo zadanie spoczywa w szczegolny sposob na
niektorych swieckich: rodzicach, wychowawcach, pracownikach stuzby zdrowia oraz osobach sprawujgcych
wladze gospodarczq i polityczng.

Przyjmujac z mitoscig i wielkodusznie kazde ludzkie zycie, zwlaszcza wtedy, gdy jest ono watle lub chore,
Kosciot realizuje zasadniczy wymiar swego postannictwa, tym bardziej potrzebnego, im bardziej dochodzi do
gtosu ,,kultura $mierci”. Kosciot bowiem ,,mocno wierzy, ze zycie ludzkie, nawet gdy stabe i cierpigce, jest
zawsze wspanialym darem Bozej dobroci. Przeciw pesymizmowi i egoizmowi, zaciemniajagcemu $§wiat, Kos$ciot
opowiada si¢ za zyciem: w kazdym zyciu ludzkim umie odkry¢ wspaniato$¢ owego «tak», owego «Ameny,
ktorym jest sam Chrystus (por. 2 Kor 1, 19; Ap 3, 14). Owemu «nie», ktére zalewa 1 gnebi §wiat, przeciwstawia
zyjace «Tak», bronigc w ten sposob cztowieka i1 $wiat przed tymi, ktorzy czyhajg na zycie i zadajag mu
$mier¢”138, T wiasnie do $wieckich, ktorzy czy to z racji swego powotania, czy tez wykonywanej pracy majg
bezposredni udzial w przyjmowaniu zycia, nalezy troska o to, by owo ,,tak” Kos$ciota wobec ludzkiego zycia
byto konkretne 1 skuteczne.

Ogromny postep biologii i medycyny idacy w parze ze zdumiewajaca potegq technologii stworzyty dzi§ nowe
mozliwosci 1 nowg odpowiedzialno$¢ w odniesieniu do horyzontéw ludzkiego zycia: cztowiek dzisiaj jest w
stanie nie tylko ,,obserwowac”, ale takze ,,manipulowac” ludzkim zyciem od jego poczatku i w pierwszych
stadiach rozwoju.

Sumienie moralne ludzko$ci nie moze nie widzie¢ ani patrze¢ oboj¢tnie na gigantyczny rozwoj potegi
technologii, ktorej wtadza nad mechanizmami rzadzacymi prokreacja i pierwszymi fazami ludzkiego zycia
staje si¢ coraz wicksza. Dzi$, bardziej niz kiedykolwiek, takze w tej dziedzinie mgdrosc jawi si¢ jako jedyny
ratunek dla cztowieka, by mogt on w swoich badaniach naukowych i poczynaniach praktycznych postgpowac


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p136
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p137
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p138

rozumnie 1 z mito$cig, a wiec zachowujac szacunek, a nawet cze$¢ dla nietykalnej godnosci osobistej kazdej
godziwych srodkéw angazujg si¢ w obrone zycia i leczenie chordb, poczynajac od najwczesniejszych stadiow
istnienia ptodu, odrzucajagc — w imi¢ godnosci nauki — metody prowadzace do modyfikacji genetycznego
dziedzictwa jednostki i catych pokolen!®,

Swieccy, w rézny sposob i na réznych szczeblach zaangazowani w dziedzing pracy naukowej, techniki,
medycyny, a takze w dziatalnos$¢ spoteczng, prawodawczg czy gospodarcza, powinni odwaznie podejmowac
L, wyzwania” stawiane przez nowe problemy bioetyki. Jak powiedzieli Ojcowie synodalni, ,,chrzescijanie nie
powinni stawac¢ si¢ niewolnikami zdobyczy nauki i technologii, lecz odpowiedzialnie nad nimi panowac. (...)
W obliczu owych «wyzwan» moralnych, ktorych potencjalnym zrodiem sg nowe i ogromne mozliwosci
technologiczne 1 ktore zagrazajg nie tylko podstawowym prawom ludzkim, ale i samej biologicznej istocie
rodzaju ludzkiego, jest sprawg najwyzszej wagi to, by Swieccy chrzescijanie — z pomocg catego Kosciota —
podjeli si¢ przywrocenia kulturze zasad autentycznego humanizmu, tak aby rozwdj i obrona praw cztowieka
znalazty dynamiczne 1 solidne oparcie w samej jego istocie, objawionej ludziom w przepowiadaniu
Ewangelii”!40,

Dzi§ wszyscy muszg si¢ stara¢ o zachowanie najwigkszej czujnosci wobec zjawiska koncentrowania wladzy,
zwlaszcza wtadzy technologicznej. Zjawisko to bowiem sprzyja manipulacjom nie tylko w zakresie
biologicznej istoty cztowieka, ale takze w sferze sumien ludzkich i wzorcow zyciowych, poglebiajac w ten

sposob dyskryminacje i spychanie poza nawias catych ludow.
Wolnos$¢ wzywania Imienia Panskiego

39. Poszanowanie osobistej godnosci, za ktorym idzie obrona i krzewienie praw ludzkich, wymaga uznania
religijnego wymiaru cztowieka. Wymog ten nie jest po prostu sprawg ,,wyznania”, ale jest gtgboko wrosniety w
samg rzeczywisto$¢ cztowieka. W istocie, zwigzek z Bogiem jest elementem konstytutywnym samego ,,by¢” 1
»istnie¢” cztowieka: bo w Bogu ,,zyjemy, poruszamy si¢ i jesteSmy” (Dz 17, 28). I cho¢ nie wszyscy wierza w
te prawde, ci, ktorzy sg o niej przekonani, majg prawo do tego, by ich wiara spotykata si¢ z naleznym
poszanowaniem, podobnie jak bedace jej konsekwencja w zyciu indywidualnym 1 wspolnotowym decyzje. Na
tym wtasnie polega prawo dowolnosci sumienia i wolnosci religijnej, ktoérego faktyczne uznanie jest jednym z
najwyzszych dobr i najpowazniejszych obowigzkow kazdego ludu, ktory naprawde ma wolg zabezpieczenia
dobra osoby i spotecznosci. ,,Wolnos$¢ religijna, niezbywalny wymog godnosci kazdego cztowieka, lezy u
podstaw wszystkich praw ludzkich, a wiec jest niezbednym czynnikiem dobra osoby i calego spoteczenstwa,
jak rowniez osobistej realizacji kazdego. Wynika stad, ze prawo jednostek i wspolnot do wyznawania i
praktykowania wtasnej religii jest istotnym warunkiem pokojowego wspotzycia miedzy ludzmi. (...) Cywilne i
spoteczne prawo do wolnosci religijnej, dotykajac najglebszej sfery duszy, staje si¢ niejako punktem
odniesienia i probierzem innych podstawowych praw”!4L,

Synod nie zapomniat o licznych braciach i siostrach, ktorym nie dane jest jeszcze korzysta¢ z tego prawa i
ktorych z powodu wyznawanej wiary spotykaja przykrosci, zepchnigcie na margines, cierpienia i
przesladowania, a niekiedy $mier¢. Wiekszo$¢ z nich to nasi bracia i siostry — katolicy swieccy. Gloszenie
Ewangelii 1 dawanie $wiadectwa chrzescijanskiego zycia w cierpieniu i w megczenstwie stanowig szczyty
apostolstwa uczniow Chrystusa, tak jak mito$¢ do Pana Jezusa az do oddania zycia stanowi zrédto
nadzwyczajnej ptodnosci w budowaniu Kosciota. W ten oto sposob mistyczna winoro$l §wiadczy o swojej
bujnosci, jak mowi sw. Augustyn: ,,Jednakze ta winoro$l, jak byto zapowiedziane przez prorokow i przez
samego Pana, na caty §wiat rozposScierata swe pelne owocoéw pedy 1 tym bardziej byta bujna, im bardziej byta
podlewana obfito$cig krwi meczennikow”142,

Caly Kosciot jest gleboko wdzigczny za ten przyktad i za ten dar: w osobach owych synéw i corek znajduje on
motywy do nowego zrywu w swoim zyciu $wietym i apostolskim. Dlatego Ojcowie synodalni uznali za swoj
szczegblny obowigzek ,,podzigkowac tym swieckim, ktorzy zyja jako niestrudzeni §wiadkowie wiary, trwajac
nieztomnie w jednosci ze Stolicg Apostolskg, mimo ograniczenia ich wolnos$ci 1 pozbawienia postugi
kaptanskiej. Ryzykujac wszystko, nawet wlasne zycie, $wieccy dajag w ten sposob swiadectwo jednej z
najistotniejszych wiasciwosci Kosciota: Koscidt Bozy rodzi si¢ z taski Bozej, co w sposdb najbardziej wzniosty
wyraza si¢ w meczenstwie”143,

To, co powiedzieliSmy do tej pory o poszanowaniu osobistej godnosci i 0 uznawaniu praw cztowieka dotyczy
niewatpliwie odpowiedzialnos$ci kazdego chrzescijanina, kazdego cztowieka. Wypada jednak od razu
zaznaczy¢, ze problem ten dzisiaj przybrat rozmiary swiatowe 1 dotyczy juz catych grup ludzkich, co wiecej,
catych narodow, ktore przemocg pozbawia si¢ mozliwosci korzystania z podstawowych praw. Wigzace si¢ z
tym dysproporcje w rozwoju krajéw wchodzacych w sktad roznych ,,§wiatdow” zostaly otwarcie ujawnione w
niedawno wydanej encyklice Sollicitudo rei socialis.


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p139
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p140
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p141
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p142
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p143

Poszanowanie osoby ludzkiej wykracza poza sfere moralnosci indywidualnej 1 staje si¢ podstawowym
kryterium, niejako filarem struktury samego spoteczenstwa, ktore wewnetrznie jest ukierunkowane na osobe.
W ten sposob odpowiedzialnos¢ za stuzenie spoteczenstwu — $cisle potaczona z odpowiedzialnoscia za stuzbe
osobie — jawi si¢ jako ogolne zadanie owego ozywiania duchem chrze$cijanskim porzadku doczesnego, co

stanowi powotanie katolikow §wieckich, kazdego zgodnie z jego wlasnym sposobem zycia.
Rodzina pierwsza plaszczyzna spolecznego zaaagazowania

40. Osoba ludzka posiada naturalny i strukturalny wymiar spoteczny, jako ze jest powotana w glebi swej istoty
do wspolnoty z innymi oraz do dawania siebie innym: ,,BoOg troszczacy si¢ po ojcowsku o wszystko chciat, by
wszyscy ludzie tworzyli jedng rodzing i odnosili si¢ wzajemnie do siebie w duchu braterskim”!44, Tak wigc
spoteczenstwo, owoc 1 znak spoflecznej natury cztowieka, ukazuje swoja petng prawde we wspolnocie 0sob.
Osoba 1 spoteczenstwo pozostajg ze sobg w relacji wspotzaleznosci 1 wzajemnosci. Wszystko, cokolwiek si¢
czyni na rzecz osoby, jest takze dobrem wyswiadczonym spoteczenstwu, wszystko za$, co si¢ czyni na rzecz
spoleczenstwa, obraca si¢ na pozytek osoby. Dlatego apostolskie zaangazowanie swieckich w dziatalno$¢ na
rzecz doczesnego $wiata oznacza zawsze 1 niepodzielnie stuzbe poszczegdlnemu cztowiekowi w jego jedynosci
1 niepowtarzalnosci oraz stuzbe wszystkim ludziom.

Podstawowym 1 pierwotnym przejawem spotecznego wymiaru osoby jest matZenstwo i rodzina. ,,Lecz Bog nie
stworzyt cztowieka samotnym: gdyz od poczatku «me¢zczyzng 1 niewiastg stworzyt ich» (Rdz 1, 27); a
zespolenie ich stanowi pierwszg forme wspolnoty os6b”143, Jezus przywrocit malzenstwu i rodzinie catg
wlasciwa im godno$¢ i nierozerwalno$é (por. Mt 19, 3-9). Swiety Pawet z kolei ukazat gleboki zwiazek miedzy
matzenstwem a tajemnicg Chrystusa i1 Kosciota (por. Ef'5, 22; 6, 4; Kol 3, 18-21; 1 P 3, 1-7).

Matzenstwo 1 rodzina stanowig pierwszq ptaszczyzne spotecznego zaangazowania katolikow swieckich. Zadania
w tej dziedzinie mozna w sposob wlasciwy wypehi¢ tylko woéwczas, gdy jest sie przekonanym o jedynej i
niezastgpionej wartosci rodziny dla rozwoju spoteczenstwa.

Rodzina jest kolebkg zycia 1 mitosci, gdzie cztowiek ,,rodzi” si¢ 1,,wzrasta”, jest podstawowg komorka
spoteczenstwa. T¢ wspolnote nalezy otaczac specjalng opieka, zwtaszcza wtedy, gdy ludzki egoizm, kampanie
antyprokreacyjne, polityka totalitarna, a takze nedza i ubdstwo materialne, kulturalne 1 moralne, jak rowniez
mentalno$¢ hedonistyczna i konsumpcyjna, niszcza zrédto zycia, ideologie za$ 1 rozmaite systemy, z ktorymi
tacza si¢ r6zne formy obojetnosci 1 niecheci, atakujg wtasciwg rodzinie funkcje wychowawcza.

Dlatego bezzwlocznie nalezy podja¢ szerokie, poglebione i systematyczne dziatania, wspierane nie tylko przez
kulture, ale takze srodkami ekonomicznymi i ustawodawstwem, azeby zapewni¢ rodzinie warunki, by zgodnie
ze swym powotaniem byta pierwszym miejscem ,, humanizacji”’ osoby 1 spoteczenstwa.

Apostolskim zadaniem $wieckich jest przede wszystkim troska o to, by rodzina byta §wiadoma wtasnej
tozsamosci, tego, ze jest pierwsza i podstawowa komorka spoteczng, oraz swej oryginalnej roli w
spoleczenstwie, a takze aby ona sama stawata si¢ wciaz bardziej aktywnym i odpowiedzialnym promotorem
SWo0jego rozwoju i uczestnictwa w zyciu spotecznym. Tak wiec rodzina moze i powinna wymagac¢ od
wszystkich, poczynajac od wiadz panstwowych, poszanowania tych praw, ktore chronigc rodzing, chronig
spoleczenstwo.

To, co napisatem w Adhortacji Apostolskiej Familiaris consortio, w rozdziale o uczestnictwie w rozwoju
spoteczenstwal?t oraz to, co zawiera ,,Karta Praw Rodziny”, ogloszona przez Stolice Apostolskg na prosbe
Synodu Biskupow z 1980 roku, tworzy pelny 1 organiczny program dziatania dla wszystkich swieckich, ktorzy
z roznych tytutdw sg zainteresowani dziataniem na rzecz obrony wartosci rodziny i budzeniem wrazliwosci na
jej potrzeby. Program ten domaga si¢ szybkiej i zdecydowanej realizacji tym bardziej, ze coraz wigksze
niebezpieczenstwo zagraza stabilnosci i ptodnosci rodziny, za$ proby zepchnigcia jej na margines i
zlikwidowania jej spolecznego znaczenia stajg si¢ coraz bardziej usilne i systematyczne.

Doswiadczenie uczy, ze cywilizacja i trwato$¢ narodéw zalezg przede wszystkim od stanu ich rodzin. Dlatego
apostolskie zaangazowanie na rzecz rodziny posiada ogromne znaczenie spoteczne. Kosciot ze swej strony jest

o tym gleboko przekonany, dobrze wiedzac, ze ,,przysztos¢ ludzkosci idzie przez rodzing”!4.
Milo$¢ dusza i podstawa solidarnoS$ci

41. Stuzba spoteczenstwu wyraza si¢ i realizuje w wielu réznych formach: jako dziatalnos¢ wolna i
nieformalna, 1 jako dzialalno$¢ zinstytucjonalizowana, jako pomoc poszczegdlnym ludziom i jako pomoc
rozmaitym grupom czy wspolnotom ludzkim.

Caly Kosciot jest bezposrednio powotany do pelnienia stuzby mitosci: ,,A jak w zaraniu swych dziejow Kosciot
swiety taczac Wieczerze eucharystyczng z agapg, ukazywat si¢ caly zjednoczony weztem mitosci wokot
Chrystusa, tak w kazdym czasie daje si¢ rozpoznaé¢ po tym znaku mitosci, a cieszac si¢ z podejmowanych przez
innych przedsiewzie¢, zatrzymuje dla siebie dzieta mitosci jako swdj obowigzek i niezbywalne prawo. Dlatego
Kosciot otacza szczegdlnym szacunkiem mitosierdzie wzgledem ubogich i chorych oraz tak zwane dzieta


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p144
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p145
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p146
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p147

mitosierdzia i wzajemnej pomocy, majgce na celu niesienie pomocy w roznych potrzebach ludzkich#8. Mitos¢é
blizniego wyrazajaca si¢ w najstarszych i zawsze nowych dzietach mitosierdzia co do ciata i co do ducha,
stanowi najbardziej bezposrednig, powszechng i powszednig form¢ owego ozywiania duchem chrzescijanskim
porzadku doczesnego, co stanowi specyficzne zadanie swieckich.

Poprzez praktykowanie mitosci blizniego swieccy przezywaja i wyrazajg swoje uczestnictwo w krolewskim
urzedzie Jezusa Chrystusa, a zatem we wtadzy Syna Cztowieczego, ktory ,,nie przyszedt, aby Mu stuzono, lecz
zeby stuzy¢”, (Mk 10, 45). Przezywaja 1 daja wyraz owej krolewskosci w sposob najprostszy, zawsze i dla
wszystkich dostepny, a zarazem w sposob najbardziej wzniosty, bowiem mitos¢ jest najwiekszym darem,
dawanym przez Ducha Swigtego dla budowania Kosciota (por. / Kor 13, 13) i dla dobra ludzkosci. Mifos¢
bowiem oZywia i wspiera czynng solidarnosc¢, wrazliwg na catoksztatt potrzeb istoty ludzkiej.

Tak pojeta mitos¢, praktykowana nie tylko przez poszczegolne jednostki, lecz takze w sposéb solidarny przez
grupy 1 wspolnoty, jest i zawsze bedzie potrzebna. Nikt i nic nie moze i nigdy nie bedzie mogto jej zastapic,
nawet zadne instytucje i1 inicjatywy publiczne, ktore przeciez nie szczedza wysitkow by zaspokoi¢ — czesto w
naszych czasach dotkliwe pod wzgledem jakosci 1 zakresu — potrzeby ludnosci. Paradoksalnie, mitos¢ ta staje
si¢ tym bardziej potrzebna, im bardziej instytucje rozwijajac swa skomplikowang strukture organizacyjng
wysuwajg roszczenia do opanowania wszystkich dostepnych dziedzin zycia, co doprowadza do tego, ze same
padaja ofiarg bezosobowego funkcjonalizmu, przerostu biurokracji, niesprawiedliwych, prywatnych interesow,
tatwej 1 ogarniajacej catg instytucj¢ bezczynnosci.

I wlasnie w tym kontekscie, zwlaszcza w spoteczenstwach zorganizowanych, powstaja i rozpowszechniajg si¢
wcigz nowe formy wolontariatu, przyjmujacego posta¢ wielorakich postug i dziet. Wolontariat przezywany w
jego prawdzie, jako bezinteresowne stuzenie ludziom, zwlaszcza najbardziej potrzebujagcym i zapomnianym
przez struktury opieki spotecznej, nalezy okresli¢ jako wazny wyraz apostolstwa, w ktorym $wieccy mezczyzni
1 kobiety petnig role pierwszoplanowa.

Zaangazowanie polityczne dotyczy wszystkich i stuzy wszystkim

42. Mito$¢ okazywana i stuzgca osobie nigdy nie moze by¢ oderwana od sprawiedliwosci: tak jedna, jak i druga
— kazda na swoj sposob — wymagajg pelnego i rzeczywistego uznania praw osoby, ktérej podporzadkowane
jest spoteczenstwo ze wszystkimi swoimi strukturami i instytucjamil42,

Aby ozywia¢ duchem chrzescijanskim doczesng rzeczywistos$¢ stuzagc — jak zostato powiedziane — osobie 1
spoleczenstwu, §wieccy nie mogq rezygnowac z udziatu w ,, polityce”, czyli w r6znego rodzaju dziatalnosci
gospodarczej, spotecznej 1 prawodawczej, ktora w sposdb organiczny stuzy wzrastaniu wspolnego dobra;
Ojcowie synodalni stwierdzali wielokrotnie, ze prawo i obowigzek uczestniczenia w polityce dotyczy
wszystkich i kazdego; formy tego udziatu, ptaszczyzny, na jakich on si¢ dokonuje, zadania i odpowiedzialno$¢
moga by¢ bardzo rézne i wzajemnie si¢ uzupetnia¢. Ani oskarzenia o karierowiczostwo, o kult wtadzy, o
egoizm 1 korupcjg, ktore nierzadko sg kierowane pod adresem ludzi wchodzacych w sktad rzadu, parlamentu,
klasy panujacej czy partii politycznej, ani do$¢ rozpowszechniony poglad, ze polityka musi by¢ terenem
moralnego zagrozenia, bynajmniej nie usprawiedliwiajg sceptycyzmu i nieobecnos$ci chrzescijan w sprawach
publicznych.

Przeciwnie, Sobor Watykanski II méwi o tym w sposob niezwykle znaczacy: ,,Kosciot uznaje za godng
pochwaly i szacunku prace tych, ktorzy dla postugi ludziom poswigcaja swoje sity dobru panstwa i podejmuja
si¢ tego trudnego obowigzku130,

Podstawowym kryterium polityki uprawianej na rzecz osoby 1 spoteczenstwa, jest dgzenie do wspolnego dobra
jako dobra wszystkich ludzi i catego cztowieka, dobra, ktore jest dane i ktére gwarantuje, ze jego przyjecie jest
sprawg wolnego 1 odpowiedzialnego wyboru poszczegdlnych osob czy stowarzyszen: ,,Wspolnota polityczna
— czytamy w Konstytucji Gaudium et spes — istnieje wiec dla dobra wspolnego, w ktérym znajduje ona petne
uzasadnienie i sens, 1 z ktorego bierze swoje pierwotne i sobie wlasciwe prawo. Dobro za§ wspdlne obejmuje
sume tych warunkow zycia spotecznego, dzigki ktorym jednostki, rodziny i zrzeszenia mogg petniej i tatwiej
osiggna¢ swoja wlasng doskonato§¢13L,

Ponadto polityka na rzecz osoby i spoteczenstwa przyjmuje jako staly kierunek postepowania obrone i
promocje sprawiedliwosci, rozumiane jako ,,cnota”, w ktorej wszyscy winni by¢ wychowywani i jako ,,sita”
moralna, ktora wspiera zaangazowanie na rzecz praw 1 obowigzkow kazdego 1 wszystkich, majac za podstawe
osobistg godno$¢ ludzkiej istoty.

Sprawowanie wiadzy politycznej winno mie¢ za podstawe ducha stuzby, gdyz tylko on, w potaczeniu z
konieczng kompetencja i skutecznoscig dziatania decyduje o tym, czy poczynania politykdéw sg ,,jawne” i
,»CzZyste”, zgodnie z tym, czego — zresztg stusznie — ludzie od nich wymagaja. Pobudza to do otwartej walki i
zdecydowanego przezwyci¢zania takich pokus, jak nieuczciwos¢, ktamstwo, wykorzystywanie dobr
publicznych do wzbogacenia niewielkiej grupy osob lub w celu zdobywania poplecznikdéw, stosowanie


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p148
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p149
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p150
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p151

dwuznacznych lub niedozwolonych srodkow dla zdobycia, utrzymania badz powigkszenia wtadzy za wszelka
ceng.

Swieccy katolicy zaangazowani w polityke winni bez watpienia szanowaé whasciwie pojeta autonomie
rzeczywistosci ziemskiej, zgodnie z tym, co czytamy w Konstytucji Gaudium et spes: ,,Jest sprawg doniosta,
zeby zwlaszcza w spoleczenstwach pluralistycznych doceniano wlasciwy stosunek miedzy wspdlnota
polityczng a Ko$ciotem i by jasno rozrézniano to, co czynig wierni, czy to poszczegdlni, czy tez stowarzyszeni,
we wlasnym imieniu jako obywatele kierujacy si¢ glosem sumienia chrzescijanskiego, od tego, co czynig wraz
ze swymi pasterzami w imieniu Ko$ciota. Kosciol, ktory z racji swego zadania i kompetencji w zaden sposéb
nie utozsamia si¢ ze wspolnotg polityczng ani nie wigze si¢ z zadnym systemem politycznym, jest zarazem
znakiem i zabezpieczeniem transcendentnego charakteru osoby ludzkiej”132, Rownoczes$nie pilnym i
odpowiedzialnym zadaniem $wieckich jest dawanie §wiadectwa tym wartosciom ludzkim 1 ewangelicznym,
ktore posiadajg wewnetrzny zwigzek z dziatalnoscig polityczng, jak wolnos¢, sprawiedliwosé, solidarnose,
wierne i1 bezinteresowne oddanie sprawie wspolnego dobra, prosty styl zycia, preferencyjna opcja na rzecz
ubogich i najmniejszych. Wymaga to, by byli oni coraz bardziej ozywieni duchem rzeczywistego uczestnictwa
w zyciu Kosciota i coraz lepiej znali jego nauke¢ spoteczng. W spelnianiu tego zadania statym wsparciem bedzie
dla nich blisko$¢ wspdlnot chrzescijanskich i ich pasterzy!33.

Stylem oraz narzedziem polityki, ktora chce dazy¢ do prawdziwego rozwoju cztowieka, jest solidarnosc¢. Ta zas
wymaga czynnego i odpowiedzialnego uczestnictwa w zyciu politycznym wszystkich i kazdego obywatela oraz
rozmaitych grup, zwigzkow zawodowych, partii: wszyscy razem i kazdy z osobna jesteSmy odbiorcami polityki
1 jej aktorami. W tej dziedzinie solidarnos¢, jak powiedziatem w encyklice Sollicitudo rei socialis, jest czym$
wiecej anizeli ,,tylko nieokreslonym wspotczuciem czy powierzchownym rozrzewnieniem wobec zia
dotykajacego wielu 0sob, bliskich czy dalekich. Przeciwnie, jest to mocna i trwata wola angazowania si¢ na
rzecz dobra wspolnego, czyli dobra wszystkich 1 kazdego, wszyscy bowiem jestesmy naprawde odpowiedzialni
za wszystkich”134,

Dzisiaj solidarno$¢ polityczna, przekraczajac granice poszczegdlnych panstw czy blokow, musi objaé wszystkie
kontynenty, caly swiat. Owocem solidarnej polityki, przez wszystkich tak bardzo upragnionym, lecz jeszcze
weciaz niedojrzatym, jest pokdj. Swieckim nie wolno traktowaé obojetnie, biernie i z dystansem tego
wszystkiego, co jest z pokojem sprzeczne lub mu zagraza, jak przemoc, wojna, tortury i terroryzm, obozy
koncentracyjne, militaryzacja polityki, wys$cig zbrojen oraz zagrozenie nuklearne. Przeciwnie, jako uczniowie
Jezusa Chrystusa, ktory jest ,,Ksieciem pokoju” (I1z 9, 5) 1 ,,naszym pokojem” (Ef 2, 14), $wieccy winni by¢
ludzmi ,,wyprowadzajacymi pok6j” (Mt 5, 9), zarbwno przez nawrocenie ,,serca”, jak przez dziatanie na rzecz
prawdy, wolnos$ci, sprawiedliwosci i mito$ci, ktore stanowig niezbywalng podstawe pokojuls.

Wspolpracujac ze wszystkimi, ktérym sprawa pokoju naprawdg lezy na sercu, i korzystajac z pomocy
specjalnych instytucji panstwowych 1 migdzynarodowych, §wieccy katolicy powinni rozwija¢ dzieto
wychowania majacego na celu przezwyci¢zenie panoszacej si¢ kultury egoizmu, nienawisci, zemsty 1 wrogosci,
a rbwnoczesnie wzrost solidarnosci na wszystkich szczeblach. Solidarnos¢ bowiem ,, jest drogq do pokoju, a
zarazem do rozwoju”13%, Majac to na uwadze Ojcowie synodalni wezwali chrzescijan do odrzucania wszelkich
form niedopuszczalnej przemocy oraz do popierania postawy dialogu 1 pokoju, a takze do angazowania si¢ we

wprowadzanie sprawiedliwego tadu spotecznego i migdzynarodowego!>Z.
Czlowiek osrodkiem zZycia gospodarczo-spolecznego

43. Zasadniczym punktem w shuzbie swieckich na rzecz spoteczenstwa jest kwestia gospodarczo-spoteczna, do
ktorej klucza dostarcza organizacja pracy.

Aktualna waga tych probleméw, ukazanych na tle szerokiej panoramy rozwoju i zgodnie z propozycjami
rozwigzan spolecznej nauki Kosciota, zostala ostatnio przypomniana w encyklice Sollicitudo rei socialis, ktora
goraco polecam uwadze wszystkich, a przede wszystkim §wieckich.

Do podstawowych punktow spotecznej nauki Kosciota nalezy zasada powszechnego przeznaczenia dobr,
bowiem wedle Bozego zamystu zasoby ziemi sg dane wszystkim ludziom i kazdemu cztowiekowi jako §rodek
stuzacy rozwojowi zycia prawdziwie na miar¢ cztowieka. W stuzbie owego powszechnego przeznaczenia
pozostaje wlasnos¢ prywatna, ktora — wiasnie dlatego — ma w samej swej istocie funkcje spoteczng. Uymujac
rzecz w sposob konkretny, praca mezczyzny i kobiety jest najbardziej powszechnym i bezposrednim
narz¢dziem rozwoju gospodarczego, jest narzedziem — a zarazem prawem i powinnoscig kazdego czlowieka.
Wszystkie te sprawy wchodzg w szczegdlny sposdb w zakres misji katolikow §wieckich. Sobor Watykanski 11
okresla najogdlniej cel i kryterium ich obecnosci 1 dziatania: ,, Takze w zyciu gospodarczo-spotecznym trzeba
uszanowac 1 podnosi¢ godnos¢ osoby ludzkiej, petne jej powotanie i dobro calego spoteczenstwa. Cztowiek
bowiem jest tworca, osrodkiem i celem catego zycia gospodarczo-spotecznego”!38,

W kontekscie radykalnych przemian zachodzacych w swiecie gospodarki 1 pracy swieccy muszg przede


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p152
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p153
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p154
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p155
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p156
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p157
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p158

wszystkim angazowac si¢ w rozwigzywanie bardzo powaznych problemow rosnacego bezrobocia, walczy¢ o
jak najszybsze potozenie kresu licznym niesprawiedliwosciom wynikajacym z niewtasciwej organizacji pracy,
zabiega¢ o to, by miejsce pracy stato si¢ miejscem wspdlnoty 0sob cieszacych si¢ poszanowaniem ich
podmiotowosci 1 prawa do uczestnictwa, walczy¢ o rozwoj nowej solidarnosci pomiedzy tymi, ktorzy
uczestniczg we wspolnej pracy oraz o stworzenie nowego typu przedsiebiorstw, o zrewidowanie systemow
handlowych i finansowych, a takze o zmiang¢ systemu wymiany technologiczne;.

W tym celu $wieccy muszg wykonywac¢ swojg prace z zawodowa kompetencja, uczciwoscig i w duchu
chrzescijanskim, traktujac jg jako droge do osobistego uswiecenial®?, zgodnie z wyraznym wskazaniem Soboru:
,»przez swoja pracg cztowiek zwyczajnie utrzymuje wiasne zycie i swoich najblizszych. Laczy si¢ ze swoimi
bra¢mi i stuzy im, moze praktykowac szczera mitos¢ i wspotdziata¢ w doskonaleniu rzeczy stworzonych przez
Boga. Co wigcej, winniSmy nabra¢ przekonania, ze przez prac¢ sktadang Bogu w ofierze cztowiek taczy si¢ z
dzietem zbawczym Jezusa Chrystusa, ktory pracujgc wlasnymi rgkami w Nazarecie, nadat pracy znamienitg
godno$¢”160,

W zwiazku z problematyka zycia gospodarczo-spotecznego i pracg pojawia si¢ dzi§ w sposob coraz bardziej
natarczywy tak zwana kwestia ,, ekologiczna”. Z pewnos$cig Bog dat cztowiekowi zadanie ,,panowania” nad
stworzeniem 1 ,,uprawiania ogrodu” $wiata. Jednakze cztowiek winien wypetnia¢ to zadanie szanujac obraz
Boga, ktérym zostatl naznaczony, a wigc rozumnie 1 z mitoscig. Znaczy to, ze musi poczuwac si¢ do
odpowiedzialnos$ci za dary, ktére otrzymat i wcigz otrzymuje od Boga. Cztowiek dysponuje darem, ktory —
jesli to mozliwe, ulepszony — winien zosta¢ przekazany nastgpnym pokoleniom, dla ktorych rowniez
przeznaczone s3 dary Pana. ,,Panowanie, przekazane przez Stworce cztowiekowi, nie oznacza wtadzy
absolutnej, nie moze tez by¢ mowy o wolnosci «uzywania» lub dowolnego dysponowania rzeczami.
Ograniczenie natozone od poczatku na cztowieka przez samego Stworce 1 wyrazone w sposob symboliczny w
zakazie «spozywania owocu drzeway (por. Rdz 2, 16-17) jasno ukazuje, ze w odniesieniu do widzialnej natury
jestesmy poddani prawom nie tylko biologicznym, ale takze moralnym, ktorych nie mozna bezkarnie
przekraczaé. Wtasciwa koncepcja rozwoju nie moze pomija¢ powyzszych rozwazan — dotyczacych uzycia
elementéw natury, odnawiania si¢ zasobow i skutkow nieuporzadkowanego uprzemystowienia — stawiajgcych

nasze sumienie wobec wymiaru moralnego, jakim powinien odznacza¢ si¢ rozwo;”16L,
Ewangelizacja kultury i kultur czlowieka

44. Stuzba na rzecz osoby i ludzkiego spoteczenstwa wyraza si¢ i urzeczywistnia w tworzeniu i przekazywaniu
kultury, co — zwlaszcza w naszych czasach — stanowi jedno z najpowazniejszych zadan ludzkiego wspotzycia
1 spotecznego rozwoju. W $wietle nauki Soboru przez ,.kulture” rozumiemy ,,wszystko, czym cztowiek
doskonali i rozwija wielorakie uzdolnienia swego ducha i ciata; stara si¢ drogg poznania i pracy podda¢ sam
swiat pod swoja wtadze; czyni bardziej ludzkim zycie spoteczne tak w rodzinie, jak 1 w calej spotecznosci
panstwowej przez postep obyczajow i instytucji; wreszcie w dzietach swoich w ciggu wiekdéw wyraza,
przekazuje i zachowuje wielkie doswiadczenia duchowe i1 dazenia na to, aby stuzyly one postepowi wielu, a
nawet catej ludzkos$ci”192, Tak pojeta kulturg nalezy uwazaé za wspolne dobro kazdego ludu, za wyraz jego
godnosci, wolnosci 1 tworczego zmysthu; za §wiadectwo jego dziejowej drogi. W szczegolnosci, tylko w obrgbie
kultury i1 poprzez kulturg wiara chrzescijanska staje si¢ historyczna i tworzy historig.

Wobec rozwoju kultury, ktora si¢ odznacza oderwaniem nie tylko od wiary chrzescijanskiej, ale wrecz od
wartos$ci ludzkich!® czy tez wobec pewnej kultury naukowej i technicznej, niezdolnej do odpowiedzi na palgce
pytania ludzkich serc o prawde i dobro, Kosciot jest w petni swiadom tego, jak pilne z punktu widzenia
duszpasterskiego jest poswiecenie kulturze specjalnej uwagi.

Dlatego Kosciot zacheca §wieckich, by z odwagg i1 tworczg inteligencjg byli obecni w uprzywilejowanych
miejscach kultury, jakimi sg szkoty 1 uniwersytety, osrodki badan naukowych i technicznych, srodowiska
tworczosci artystycznej 1 humanistycznej refleksji. Celem tej obecnosci jest nie tylko uznanie 1 ewentualne
oczyszczenie krytycznie ocenianych elementow istniejacej kultury, ale takze ich podniesienie poprzez
oryginalne bogactwo Ewangelii 1 wiary chrzescijanskiej. To, co Sobor Watykanski II powiedzial o relacji
pomiedzy Ewangelig i kultura, odpowiada statej rzeczywistosci historycznej i jednoczesnie wskazuje ideat
dziatania szczegdlnie aktualny i1 przynaglajacy; jest to wazny program powierzony pasterskiej
odpowiedzialnos$ci calego Kosciota, a w nim specyficznej odpowiedzialnosci §wieckich: ,,Dobra nowina
Chrystusowa odnawia ustawicznie zycie i kulture upadtego cztlowieka oraz zwalcza 1 usuwa bledy i zto,
ptynace z ciagle grozacego cztowiekowi zwodzenia przez grzech. Nieustannie oczyszcza i podnosi obyczaje
ludow (...). W ten sposob Kosciot wypelniajagc wiasne zadanie, tym samym pobudza i naktania do kultury zycia
osobistego 1 spotecznego, 1 dziatalnoscig swoja, takze liturgiczna, wychowuje cztowieka do wewnetrznej
wolnos$ci”1é4,

Warto tu raz jeszcze wstuchac si¢ w szczegdlnie znamienne stowa adhortacji Evangelii nuntiandi Pawta VI:


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p159
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p160
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p161
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p162
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p163
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p164

,,Kosciot wtenczas ewangelizuje, kiedy boska mocg Oredzia, jakie glosi (por. Rz 1, 16; I Kor 1, 18; 2, 4), stara
si¢ przemieni¢ sumienie poszczegdlnych ludzi 1 wszystkich razem, potem takze ich dziatalnos¢, a wreszcie ich
zycie 1 cate srodowisko, w jakim si¢ obracaja. Mowimy o krggach rodzaju ludzkiego, ktore nalezy przemieniaé:
ot6z Koscidt nie tylko ma glosi¢ Ewangeli¢ w coraz odleglejszych zakatkach ziemi i coraz wigkszym rzeszom
ludzi, ale takze mocg Ewangelii ma dosiggac i1 burzy¢ kryteria oceny, hierarchi¢ dobr, postawy 1 nawyki
myslowe, bodzce postepowania i modele zyciowe rodzaju ludzkiego, ktére stoja w sprzecznosci ze stowem
Bozym i planem zbawczym. To wszystko mozna tak wyrazi¢: nalezy ewangelizowa¢ — 1 to nie od zewnatrz,
jakby si¢ dodawato jakas$ ozdobe czy kolor, ale od wewnatrz, od centrum zyciowego i korzeni zycia — czyli
nalezy przepaja¢ Ewangelig kultury, a takze kulture cztlowieka. (...) Rozdzwick miedzy Ewangelig a kulturg jest
bez watpienia dramatem naszych czasow, jak byl nim takze w innych epokach. Dlatego trzeba dotozy¢
wszelkich staran i zabiegdw, zeby zewangelizowac¢ troskliwie ludzkg kulture, czy raczej same kultury”163,
Szczegodlnie dzisiaj uprzywilejowang drogg prowadzacag do tworzenia i przekazywania kultury sg srodki
spolecznego przekazul®. Takze $wiat Srodkow spotecznego przekazu na skutek przyspieszonego rozwoju
wynalazkow 1 zasiggu ich wptywu, obejmujacego zarazem calg planete 1 docierajgcego wszedzie,
ksztattujacego mentalnos¢ i obyczaje, wyznacza nowe granice misji Kosciota. Odpowiedzialnos¢ zawodowa
swieckich zaréwno dziatajacych na tym polu z tytutu personalnego, jak i poprzez inicjatywy 1 instytucje
wspolnotowe, winna by¢ w pelni uznana i wspierana przy pomocy odpowiednio dobranych srodkow
materialnych, intelektualnych i duszpasterskich.

W postugiwaniu si¢ srodkami przekazu oraz w ich odbiorze nalezy pilnie zatroszczy¢ si¢ z jednej strony o
czynne wychowywanie zmyshu krytycznego ozywianego umitowaniem prawdy, z drugiej — o podejmowanie
obrony wolnos$ci 1 poszanowania godnosci osoby; nalezy réwniez popiera¢ autentyczng kulture poszczegolnych
narodow, zdecydowanie 1 z odwagg przeciwstawiajac si¢ wszelkim formom monopolizacji i manipulowania.
Jednak duszpasterska odpowiedzialnos¢ §wieckich nie konczy si¢ na podejmowaniu wyzej wspomnianych
dziatan obronnych. Na wszystkich drogach §wiata, a wigc takze na jego wielkich arteriach, jakimi sg prasa,
film, radio, telewizja i teatr, musi by¢ gloszone zbawcze stowo Ewangelii.

ROZDZIAL IV

ROBOTNICY W WINNICY PANSKIEJ

Dobrzy zarzadcy wielorakiej laski Bozej
ROZNORODNOSC POWOLAN

45. W ewangelicznej przypowiesci ,,gospodarz” wzywa robotnikow do swojej winnicy o roznych porach dnia:
jednych wczesnym rankiem, innych okoto dziewiatej rano, jeszcze innych okoto potudnia i1 okoto trzecie;,
ostatnich okoto piatej (por. Mt 20, 1 n.). Sw. Grzegorz Wielki komentujac ten ewangeliczny tekst porownuje
pory dnia z wiekiem cztowieka. ,,Mozna przyja¢ — pisze — ze rdzne pory dnia wskazuja rézny wiek cztowieka.
Wedlug takiej interpretacji ranek z pewnoscig oznacza okres dziecinstwa. Godzina trzecia — lata dorastania:
stonce $wieci coraz wyzej — cztowiek rosnie 1 zapala si¢ do zycia. Godzina szdsta oznacza mtodos¢: stonce
stoi niejako w zenicie — cztowiek osigga petni¢ swoich sit. Poczatek starosci godzina dziewiata, gdyz jak
stonce chyli si¢ ku zachodowi, tak cztowiek zaczyna traci¢ mtodziencza werwe. Godzina jedenasta jest godzing
ludzi w bardzo podesztym wieku. (...) A zatem to, ze robotnicy s3 wzywani do winnicy o roznych porach dnia,
ma oznaczac, ze jedni osiggaja swigtos¢ zycia juz jako dzieci, inni w mtodosci, jeszcze inni jako dojrzali ludzie
lub jako starcy”167,

Komentarz §w. Grzegorza Wielkiego mozna odnie$¢ z powodzeniem do zdumiewajacej roznorodnosci powotan
w Kosciele, w ktérym wszyscy 1 kazdy sg wezwani do pracy, aby przyblizy¢ nadejscie Krolestwa Bozego,
zgodnie z wlasciwym sobie powotaniem, stanem, charyzmatem i postuga. R6znorodno$¢ ta zalezy nie tylko od
wieku, ale 1 od pftci, przymiotow, a takze rodzaju powotania i sytuacji zyciowej cztonkéw Kosciota. Wtasnie
owa réznorodnos¢ czyni bogactwo Kos$ciota bardziej zywym i1 konkretnym.

MLODZIEZ, DZIECI I LUDZIE STARSI
Mlodziez nadzieja KoSciola

46. Synod szczegolng uwage poswiecit miodziezy. Czynigc tak, postapit bardzo stusznie. W wielu krajach
mtodziez stanowi potowe catej ludnosci, a czgsto — biorgc pod uwage cyfry — potowe Ludu Bozego, ktory w
tych krajach zamieszkuje. Juz tylko pod tym wzgledem stanowi ona wyjatkows sit¢ i wielkie wyzwanie dla
przysztosci Kosciota. Istotnie, Kosciot odczytuje w niej swoja dalszg droge ku przysztosci, widzi w niej odbicie
1 przypomnienie owej radosnej mtodosci, ktorg Duch Chrystusa stale go ubogaca. I wiasnie dlatego Sobor
nazwat mlodziez ,,nadziejg Kosciota”168,

W Liscie do mtodziezy §wiata z 31 marca 1985 roku czytamy: ,,Ko$cioét widzi mtodych — wigcej — Kosciot w
sposoOb szczegoOlny widzi siebie samego w mtodych — w Was wszystkich, a zarazem w kazdej i w kazdym z
Was. Tak byto od poczatku, od czaséw apostolskich. Szczegdlnym §wiadectwem mogg by¢ stowa §w. Jana z


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p165
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p166
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p167
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p168

Pierwszego Listu tego Apostota: «Pisz¢ do was, mfodzi, zZe zwyciezyliscie Ztego. Napisatem do was, dzieci, Ze
znacie Ojca ... Napisalem do was, mtodzi, Ze jestescie mocni i Ze nauka Boza trwa w was ...» (I J2, 13 n.). (...)
W naszym pokoleniu, u kresu drugiego tysigca lat po Chrystusie, Ko$cidt rowniez widzi siebie samego w
miodych”16?,

Kosciot nie moze widzie¢ w miodych ludziach po prostu przedmiotu swojej duszpasterskiej troski. W
rzeczywisto$ci bowiem sg oni, 1 do tego stale trzeba ich zachg¢ca¢, czynnym podmiotem, aktywnymi
uczestnikami ewangelizacji i tworcami spotecznej odnowy®. Mtodos¢ jest czasem szczegdlnie intensywnego
odkrywania whasnego ,,ja” oraz snucia ,,plandw zyciowych”, jest okresem wzrastania, ktére winno by¢
wzrastaniem ,,w madrosci, w latach i w tasce u Boga i u ludzi” (£k 2, 52).

Jak stwierdzili Ojcowie synodalni, ,,wrazliwo$¢ mtodziezy gltgboko reaguje na takie wartosci, jak
sprawiedliwos$¢, niestosowanie przemocy i pokdj. Serca mtodych Judzi sa otwarte na braterstwo, przyjazn i
solidarnos¢. W najwigkszym stopniu mobilizuje ich to wszystko, co dotyczy jakosci zycia 1 ochrony przyrody.
Sa oni jednak takze peini niepokoju, rozczarowan, trosk i lekow panujacych w §wiecie, a procz tego narazeni
na pokusy typowe dla ich wieku”ZL,

Kosciot musi stale by¢ ozywiany tg wielkg mitoscia, jakg Jezus okazat mtodziencowi z Ewangelii: ,,Jezus
spojrzal z mitoscig na niego” (Mk 10, 21). Dlatego nie przestaje gtosi¢ Jezusa Chrystusa i przepowiada¢ Jego
Ewangelii, ukazujac, ze jest ona jedyng 1 wyczerpujaca odpowiedzig na bezkompromisowe dgzenia mtodziezy
oraz porywajacym wezwaniem do osobistego pojscia za Chrystusem: ,,przyjdz i chodz za Mng” (Mk 10, 21),
ktore zawiera w sobie zaproszenie do uczestnictwa w synowskiej mitosci Syna do Ojca 1 w Jego misji
zbawienia ludzkosci.

Kosciol ma wiele do powiedzenia mtodym, miodzi zas Kosciotowi. Ten dwustronny dialog, ktéry winien
przebiega¢ w klimacie serdecznos$ci, otwarcia si¢ i odwagi, utatwi spotkanie si¢ pokolen i wymiang pomiedzy
nimi, za$ dla Kosciota i1 spoteczenstwa bedzie zrodtem bogactwa i mtodosci. W przestaniu do mtodych Sobor
mowi: ,,Kosciot patrzy na was z ufnoscig i mitoscig (...). On jest prawdziwg mtodoscig §wiata (...), wpatrujcie
si¢ wen, a odnajdziecie w nim oblicze Chrystusa”Z2,

Dzieci i Krolestwo niebieskie

47. Pan Jezus darzy dzieci czulg i hojng mitoscig. Darzy je bltogostawienstwem i — bardziej niz komukolwiek
innemu — zapewnia im miejsce w krélestwie niebieskim (por. Mt 19, 13-15; Mk 10, 14). Szczegdlnie wysoko
stawia czynng role, jakg dzieci pelnig w Krolestwie Bozym: sg one wymownym symbolem i wspaniatym
obrazem spetnienia tych warunkéw moralnych i duchowych, jakie sg warunkiem wejscia do Krolestwa Bozego
1 zycia w catkowitym zawierzeniu si¢ Bogu: ,,Zaprawd¢ powiadam Wam: Jesli si¢ nie odmienicie i nie staniecie
jak dzieci, nie wejdziecie do krélestwa niebieskiego. Kto si¢ wiec unizy jak to dziecko, ten jest najwickszy w
krélestwie niebieskim. I kto by przyjal jedno takie dziecko w imi¢ moje, Mnie przyjmuje” (Mt 18, 3-5; por. £k
9, 48).

Dzieci przypominaja nam, ze misyjna ptodnos$¢ Kosciota czerpie zycie nie z ludzkich srodkow 1 zastug, lecz
jest catkowicie bezinteresownym darem Boga. Niewinnos¢ 1 taska obecne w zyciu dzieci, ale takze zadawane
im niesprawiedliwie cierpienia, stajg si¢ — mocg Chrystusowego Krzyza — zrédtem duchowego ubogacenia
dla nich 1 dla catego Kos$ciota. Wszyscy musimy uswiadomic to sobie z zywa wdzigcznoscia.

Nalezy rowniez pamigta¢ o tym, ze okres dziecinstwa dostarcza cennych mozliwosci dziatania, ktére
przyczynia si¢ zarowno do budowania Kosciota, jak i do humanizacji spoteczenstwa. Sobor podkresla
dobroczynng i twérczg obecnos¢ dzieci w rodzinie, ,,Kosciele domowym™: ,,Dzieci za$, jako zywi cztonkowie
rodziny, przyczyniajg si¢ na swoj sposob do uswiecenia rodzicow’ 3. To samo wypada o nich powiedzie¢ w
odniesieniu do Kosciota partykulamego 1 powszechnego. Zwrdcit na to uwage juz w XV wieku Jean Gerson,
teolog 1 wychowawca, méwiac, iz ,,nie mozna lekcewazyc¢ tej czgsci Kosciota, ktorg tworza dzieci 1
miodziez” 4,

Ludzie starsi i dar madros$ci

48. Ludziom starszym, ktorzy czgsto 1 niestusznie sg uwazani za zbednych, a nawet za nieznos$ny ci¢zar, pragne
powiedzie¢, ze Kosciol prosi ich 1 od nich oczekuje, ze beda kontynuowali swa misj¢ apostolska 1 misyjna,
ktora nie tylko jest w ich wieku mozliwa i potrzebna, ale wtasnie dzigki ich wiekowi niejako otrzymuje
specyficzny 1 oryginalny wymiar.

Biblia ukazuje zwykle cztowieka starego jako uosobienie kogos, kto jest peten madrosci i bojazni Bozej (por.
Syr 25, 4-6). W tym sensie ,,dar” staro$ci mozna by okresli¢ jako obecno$¢ w Kosciele 1 spoteczenstwie
swiadka tradycji wiary (por. Ps 44, 2; Wj 12, 26-27), nauczyciela zycia (por. Syr 6, 34; 8, 11-12), krzewiciela
mitosci.

To, ze dzi§ w wielu krajach wzrasta liczba ludzi starych i ze obniza si¢ granica wieku emerytalnego, otwiera
przed ludzmi starszymi nowe mozliwos$ci kontynuowania przez nich pracy apostolskiej, ktérg winni oni


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p169
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p170
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p171
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p172
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p173
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p174

odwaznie podejmowac, pokonujac w zdecydowany sposdb pokusy nostalgicznego zamykania si¢ we
wspomnieniach z przesztosci, ktora juz nie wréci, lub wycofania si¢ z zaangazowania w terazniejszos¢ z
powodu nowych trudnos$ci napotykanych w Swiecie; przeciwnie, winni coraz jasniej sobie u§wiadamiac, ze ich
rola w Kosciele 1 w spoteczenstwie nie konczy si¢ z wiekiem, lecz jedynie przybiera nowg forme. Jak mowi
Psalmista: ,,Wydadza owoc nawet i w starosci, petni sokow 1 zawsze zywotni, aby swiadczy¢, ze Pan jest
sprawiedliwy” (Ps 92, 15-16). Pragne powtorzy¢ tutaj to, co powiedziatem podczas Jubileuszu ludzi starszych:
»Wejscie w tak zwany «trzeci wiek» nalezy uzna¢ za przywilej nie tylko dlatego, ze nie wszyscy maja szczgscie
przekroczy¢ ten prog, ale takze i przede wszystkim dlatego, ze jest to okres, w ktorym mozna lepiej przemyslec¢
1 oceni¢ przesztos¢, glebiej poznac i przezy¢ tajemnice paschalng, sta¢ si¢ w Kosciele wzorem dla catego Ludu
Bozego (...). Pomimo, ze musicie rozwigzywac¢ wiele ztozonych problemow, ze stopniowo ubywa Wam sit,
mimo niewystarczalnos$ci organizacji spotecznych, zapdznienia ustawodawstwa, niezrozumienia ze strony
egoistycznie nastawionego spoteczenstwa, nie jestescie i nie powinniscie uwazac si¢ za ludzi zyjacych na
marginesie Kosciola, bierny element $wiata, ktory zyje w zbyt szybkim tempie, ale za czynne podmioty
przezywajace ptodny pod wzgledem duchowym i Judzkim etap ludzkiego zycia. Macie jeszcze misj¢ do
spetienia, macie jeszcze wiele do ofiarowania. Wedle Bozego planu kazda ludzka istota jest zyciem, ktore

stale wzrasta, poczawszy od pierwszej iskierki istnienia, az do ostatniego tchnienia”!%3,
KOBIETY I MEZCZYZNI

49. Ojcom Synodu przyswiecaly dwie racje, kiedy szczeg6lng uwage poswiecili sytuacji 1 roli kobiety: po
pierwsze pragneli uznac i1 potwierdzi¢ — a rownocze$nie zachgci¢ do tego samego wszystkich — niezastgpiony
wktad kobiety w budowanie Kos$ciota i w rozwdj spoteczenstwa; po drugie — doktadnie przeanalizowa¢ udziat
kobiety w zyciu 1 misji Kosciota.

Nawigzujac do stanowiska Jana XXIII, ktory w uswiadomieniu sobie przez kobiete wlasnej godnosci i w jej
wejsciu na areng zycia publicznego upatrywat znak naszych czasow!’8, Ojcowie synodalni stwierdzili
wielokrotnie 1 stanowczo, ze w sytuacji, w ktorej kobieta musi znosi¢ rozmaite formy dyskryminacji i godzi¢
si¢ na zajmowanie marginesowych pozycji tylko dlatego, ze jest kobieta, istnieje pilna potrzeba obrony 1
promocji osobowej godnosci kobiety, a wigc jej rownosci wobec mezczyzny.

Jest to zadanie wszystkich cztonkow Kosciota i1 spoteczenstwa, ale w sposob szczegdlny samych kobiet; one
muszg si¢ tu czu¢ zaangazowane i powotlane do dziatania w pierwszej linii. Wiele jeszcze pozostaje do
zrobienia w roznych czesciach $wiata i srodowiskach dla zlikwidowania owego niesprawiedliwego 1 zgubnego
nastawienia, ktore traktuje istot¢ ludzka jako rzecz, jako przedmiot kupna-sprzedazy bedacy na ustugach
egoistycznego interesu 1 samozadowolenia, tym bardziej, ze pierwszg ofiarg takiej mentalnosci jest kobieta.
Wyrazne uznanie osobowej godnosci kobiety stanowi pierwszy krok, ktory nalezy uczyni¢ w kierunku
zapewnienia jej pelnego uczestnictwa tak w zyciu Kosciota, jak w zyciu spotecznym i publicznym. Potrzebna
jest bardziej zdecydowana odpowiedz na apel zawarty w adhortacji Familiaris consortio, nawigzujacy do
wielorakich form dyskryminacji kobiety: ,,Prosz¢ wigc bardzo o rozwijanie wzmozonego i skuteczniejszego
duszpasterstwa specjalistycznego, aby te dyskryminacje mogly by¢ ostatecznie przezwyci¢zone i aby w petni
byt szanowany obraz Boga, jasniejacy w kazdym bez wyjatku cztowieku””Z, Kontynuujac t¢ mys$l Ojcowie
synodalni stwierdzili: ,,Ko$ciot musi w ramach swojej misji wyraza¢ stanowczy sprzeciw wobec wszelkich
form dyskryminacji i pogwatcania godnos$ci kobiety””!Z8, T dalej: ,,Godnosci kobiety, wystawianej na szwank
przez opini¢ publiczng, trzeba przywrdci¢ nalezny respekt przez autentyczne poszanowanie praw osoby
ludzkiej i stosowanie w praktyce nauki Ko$ciota” 2,

W szczegblny sposob nalezy podkresli¢ sprawe, na ktorg Sobdr potozyt bardzo wyrazny nacisk, a mianowicie
na aktywne i odpowiedzialne uczestnictwo kobiet w Zyciu i postannictwie Kosciota: ,,Poniewaz za§ w naszych
czasach kobiety biorg coraz zywszy udzial w calym zyciu spoteczenstwa, dlatego jest sprawg wielkiej wagi
wigksze ich uczestnictwo takze w réznych dziedzinach dziatalnosci apostolskiej Kosciota™18,

Swiadomosé, ze kobieta z whasciwymi jej talentami i zadaniami posiada swoje wtasne specyficzne powolanie,
wzrastata 1 stopniowo si¢ poglebiata w okresie posoborowym, znajdujac inspiracj¢ w Ewangelii 1 dziejach
Kosciota. Dla wierzacego bowiem Ewangelia, tak stowa jak 1 przyktad Jezusa Chrystusa, pozostajac
koniecznym i decydujgcym punktem odniesienia, jest jak najbardziej ptodnym zréodtem nowosci takze w
przezywanym obecnie momencie historycznym.

Nie powotane wprawdzie do apostolskiej postugi wlasciwej Dwunastu, a $cislej do urzedu kaptanstwa, kobiety
towarzysza Jezusowi 1 Jego Apostotom w ich postugiwaniu (por. £k 8, 2-3), stoja u stop krzyza (por. £k 23,
49), uczestnicza w pogrzebie Jezusa (por. £k 23, 55); one tez o $§wicie w dniu Paschy otrzymujg i przekazuja
wies¢ o zmartwychwstaniu (por. £k 24, 1-10), a w wieczerniku modlg si¢ z Apostotami w oczekiwaniu na
zestanie Ducha Swigtego (por. Dz 1, 14).

Kosciot pierwotny, wierny Ewangelii, odrywa si¢ od schematow wspotczesnej sobie kultury i wzywa kobiete


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p175
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p176
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p177
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p178
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p179
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p180

do podejmowania zadan zwigzanych z ewangelizacjg. W swoich listach Pawet apostol wymienia — takze
imiennie — wiele kobiet, z racji spelnianych przez nie wielorakich funkcji w pierwszych wspdlnotach
koscielnych (por. Rz 16, 1-15; Fip 4, 2-3; Kol 4,151 1 Kor 11, 5; 1 Tm 5, 16). ,,Jesli swiadectwo Apostotow —
mowi Pawel VI — stanowi podstawe Kosciota, to $wiadectwo kobiet przyczynia si¢ w ogromnej mierze do
podtrzymania wiary chrze$cijanskich wspolnot™18L,

Podobnie jak u zarania, takze w dalszym ciggu jego dziejow, zawsze byly w Kosciele kobiety, ktore na rézny
wprawdzie i1 bardziej lub mniej widoczny sposdb odgrywaly w nim role niekiedy decydujaca 1 spetniaty
zadania o doniostym dlan znaczeniu. Dzieje tej ich obecnosci to dzieje niezwyklej pracowitosci, najczescie]
trudu spelnianego w pokorze i w ukryciu, ale majgcego nie mniej decydujace znaczenie dla rozwoju 1 $wigtosci
Kosciota. Trzeba, zeby ta historia byta nieustannie kontynuowana, wigcej, by rozszerzata si¢ i przybierata na
sile wraz z coraz glebsza i powszechng §wiadomoscig osobowej godnosci kobiety 1 jej powotania, a takze
wobec naglacej potrzeby ,,nowej ewangelizacji” i ,,humanizacji” stosunkow spotecznych.

Podejmujac nauke Soboru Watykanskiego I, ktéra odzwierciedla oredzie Ewangelii 1 dziejow Kosciota,
Ojcowie synodalni sformutowali migdzy innymi bardzo doktadne zalecenie: ,,Kosciol, dla dobra swojego i
swojej misji, musi uzna¢ wszystkie talenty kobiet i mezczyzn i zastosowac je w praktyce”!82, I dalej: ,,Obecny
Synod oglasza, ze Kosciot dla zwigkszenia skutecznos$ci swojej misji wymaga uznania i spozytkowania
wszystkich tych talentow, doswiadczen 1 zdolno$ci mezczyzn i1 kobiet (por. Kongregacja Nauki Wiary,

Instrukcja o chrzescijanskiej wolnosci i wyzwoleniu, 72)”183,
Podstawy antropologiczne i teologiczne

50. Warunkiem zapewnienia kobiecie naleznego jej miejsca w Kosciele 1 w spoteczenstwie jest podjecie
poglebionej 1 doktadnej analizy antropologicznych podstaw kondycji mezczyzny i kobiety, w celu sprecyzowania
osobistej tozsamosci wtasciwej kobiecie w relacji odmiennosci i wzajemnej komplementarnosci w odniesieniu
do me¢zczyzny, nie tylko pod wzgledem speinianych przez nig rol i funkcji, ale takze znacznie glgbiej, w tym,
co odnosi sie do struktury osoby i jej znaczenia. Zywe poczucie tej potrzeby wyrazili Ojcowie synodalni,
stwierdzajac, ze ,,nalezy dokona¢ pogtebionych studiow w zakresie podstaw antropologicznych i teologicznych
dla rozwigzania probleméw zwigzanych z prawdziwym znaczeniem i godnoscig obu ptci”184,

Podejmujac rozwazania nad podstawami antropologicznymi i teologicznymi kondycji kobiety, Kosciot bierze
udziat w dziejowym procesie promocji kobiety, obejmujagcym dziatalno$¢ roznorodnych ruchow, i siegajac do
samych korzeni jej osobowego bytu, wnosi do tego procesu najcenniejszy wktad. Ale pierwszg i najwazniejsza
przyczyna, ktora sktania Kosciot do przyjecia takiej postawy, jest postuszenstwo wobec Boga, ktory tworzac
cztowieka ,,na swoj obraz”, ,,mezczyng i niewiastg stworzyt ich” (Rdz 1, 27), oraz przyjecie Jego wezwania do
poznawania, podziwiania i przezywania planu Stworcy. Ten plan zostat wpisany ,,na poczatku i na zawsze w
samg istote osoby ludzkiej — me¢zczyzny 1 kobiety — a wigc w najistotniejsze elementy jej struktury i w jej
najglebsze dynamizmy. [ wiasnie ten plan, peten madrosci i mitosci, domaga si¢ zglebienia catego bogactwa
jego tresci; bogactwa, ktore ,,0d poczatku stopniowo objawia si¢ 1 urzeczywistnia przez cate dzieje zbawienia,
osiggajac swoj szczyt w ,,petni czasu”, gdy ,,zestat Bog Syna swego, zrodzonego z niewiasty” (Ga 4, 4). Ta
»petia” trwa w ciggu dziejow: Kosciot poprzez swoja wiare, a takze dzieki zyciu wielu kobiet chrzescijanskich
nie przestaje — 1 winien to czyni¢ zawsze — odczytywac planu Boga wzgledem kobiety. Nie mozna tez
zapomina¢ o wktadzie, jaki wnosza tu rdzne galezie wiedzy o cztowieku 1 rozmaite kultury; moga one przy
wlasciwym podejsciu dopomodc w uchwyceniu i okreslaniu wartosci i wymogow, nalezacych do tego, co w
kobiecie jest istotne 1 niezmienne, a takze tych, ktore si¢ wigza z historyczng ewolucja tych kultur. Jak
przypomina Sobor Watykanski I1, ,,Kosciot utrzymuje (...), ze u podtoza wszystkich przemian istnieje wiele
rzeczy nie ulegajacych zmianie, a majacych swa ostateczng podstawg w Chrystusie, ktory jest Ten sam wczoraj,
dzi$ i na wieki (por. Hbr 13, 8)”185,

Antropologiczne 1 teologiczne podstawy osobowej godnosci kobiety zostaly omdéwione w Liscie Apostolskim o
godnosci 1 powotaniu kobiety. Dokument ten podejmuje, kontynuuje i uscisla rozwazania na temat ,,teologii
ciata”, ktorym byt poswiecony dtugi cykl srodowych katechez, a rownoczes$nie stanowi wypetienie
przyrzeczenia zawartego w encyklice Redemptoris Mater'8¢, oraz odpowiada na postulat Ojcow synodalnych.
Lektura Listu Mulieris dignitatem — takze ze wzgledu na jego charakter rozwazania biblijno-teologicznego —
moze stac si¢ zachetg dla wszystkich mezczyzn 1 kobiet, a zwlaszcza dla tych, ktorzy zajmujg si¢ naukami o
cztowieku i r6znymi dziedzinami teologii, do kontynuowania krytycznych studiéw, azeby biorgc za podstawe
osobistg godno$¢ mezezyzny 1 kobiety oraz wzajemny migdzy nimi stosunek, glgbiej pozna¢ wartosci 1 talenty
wlasciwe kobiecosci 1 meskosci w konteks$cie nie tylko zycia spotecznego, ale takze 1 przede wszystkim zycia
chrzescijanskiego i1 koscielnego.

Refleksja nad antropologicznymi i teologicznymi podstawami kobiecos$ci powinna wskazac 1 wyjasnic¢
chrzescijanska odpowiedz na czeste 1 niekiedy dojmujace pytanie o ,, przestrzen”, jaka, kobieta moze i powinna


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p181
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p182
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p183
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p184
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p185
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p186

zajmowac w Kosciele i w spoteczenstwie.

Ze stow i czyndéw Chrystusa, ktore dla Kosciota stanowig norme, wynika bardzo wyraznie, ze nie istnieje zadna
dyskryminacja na ptaszczyznie odniesienia do Chrystusa, gdzie ,,nie ma juz me¢zczyzny ani kobiety, wszyscy
bowiem jestescie kim$ jednym w Chrystusie Jezusie” (Ga 3, 28), jak tez na plaszczyznie udziatu w zyciu i
swietosci Kosciota, czemu daje wspaniate swiadectwo proroctwo Joela, ktore wypehito si¢ w dniu
Piecdziesiatnicy: ,,I wyleje potem Ducha mego na wszelkie ciato, a synowie wasi 1 corki wasze prorokowac
beda” (JI 3, 1; por. Dz 2, 17 n.). W Liscie Apostolskim o godnosci i powotaniu kobiety czytamy: ,,oboje,
kobieta tak samo jak me¢zczyzna, (...) sg podatni w rOwnej mierze na udzielanie si¢ Bozej prawdy 1 mitosci w
Duchu Swietym. Oboje tez doznaja jego zbawczych i uswigcajacych «nawiedzeny 17,

Misja w KoSciele i w §wiecie

51. Jesli chodzi o uczestnictwo w apostolskiej misji Kosciota, nie ulega watpliwosci, ze na mocy Chrztu i
Bierzmowania kobieta — tak jak m¢zczyzna — otrzymuje udziat w potrojnym urzedzie Jezusa Chrystusa,
Kaptana, Proroka i Kroéla, a zatem zostaje upowazniona i wtgczona do uczestnictwa w podstawowym
apostolacie Kosciota: w ewangelizacji. Z drugiej strony, kobieta jest wezwana do tego, aby wilasnie spetniajac
ten apostolat korzystata z wtasciwych jej ,talentow”: przede wszystkim z talentu, ktorym jest osobowa
godnos$¢, a nastepnie z talentow zwigzanych z jej kobiecym powotaniem.

Kobieta w ramach uczestnictwa w zyciu 1 misji Kosciola nie moze otrzymac swiecen kaptanskich 1 dlatego nie
moze spetniaé funkcji wynikajacych z kaptanstwa sakramentalnego. Zrédto tej dyspozycji Kosciol zawsze
widzial w catkowicie wolnej 1 suwerennej decyzji Jezusa Chrystusa, ktory na swych Apostotow powotat
samych mezczyzn!®8. Wyjasnieniem owej dyspozycji moze by¢ stosunek Chrystusa-Oblubienca do Kosciota-
Oblubienicy!®2. Mowimy tu o funkcji, nie za$ o godnosci i Swietosci. Nalezy bowiem stwierdzié, ze ,,chociaz
Kosciot posiada swa strukture «hierarchiczngy, to jednak cata ta struktura catkowicie jest podporzadkowana
swigtosci cztonkow Chrystusa™20,

Jednakze — jak powiedziat Pawel VI — jedli ,,nie mozemy zmieni¢ stanowiska naszego Pana, ani wezwania,
ktore skierowat On do kobiet, to powinni§my uznawac i popierac¢ ich rolg w misji ewangelizacyjnej i w zyciu
chrze$cijanskiej wspolnoty”9L,

Rzecza absolutnie konieczng jest przejscie od teoretycznego uznania aktywnej i odpowiedzialnej obecnosci
kobiety w Kosciele do praktycznej realizacji. Takie wtasnie znaczenie posiada niniejsza Adhortacja, ktéra
zwracajac si¢ do swieckich katolikow, celowo 1 wielokrotnie precyzuje, ze chodzi o ,,m¢zczyzn i kobiety”.
Takze nowy Kodeks Prawa Kanonicznego zawiera wiele roznych dyspozycji odnoszacych si¢ do uczestnictwa
kobiety w zyciu 1 misji Ko$ciota. Dyspozycje te powinny by¢ powszechnie znane oraz szybciej i w sposob
bardziej zdecydowany realizowane z uwzglednieniem odmiennej w poszczeg6lnych kulturach wrazliwosci, jak
1 potrzeb duszpasterskich.

Nalezy na przyktad przemysle¢ sprawe udziatu kobiet w radach duszpasterskich diecezji 1 parafii, a takze w
synodach diecezjalnych i synodach partykularnych. W tym kierunku zmierza wypowiedz Ojcow synodalnych,
ktorzy mowia: ,,Kobiety winny uczestniczy¢ w zyciu Kosciota, nie podlegajac zadnej dyskryminacji, rowniez
w procesie konsultacji i wypracowywania decyzji”1?2. I dalej: ,,Kobiety, ktore juz peinig bardzo doniostg role w
przekazywaniu wiary i wykonywaniu wszelkiego rodzaju postug w zyciu Kosciota, powinny zosta¢ wiaczone
do przygotowywania dokumentoéw duszpasterskich i inicjatyw misyjnych, oraz uznane za wspotpracownice
misji petnionej przez Koscidt w rodzinie, w srodowisku pracy i w spoteczenstwie”%3,

W bardziej specyficznej dziedzinie ewangelizacji i katechezy nalezy energiczniej popiera¢ szczego6lng role
kobiety w przekazywaniu wiary nie tylko w rodzinie, ale takze w r6znych innych miejscach zwigzanych z
wychowaniem, a ujmujac sprawe jeszcze szerzej, w tym wszystkim, co dotyczy przyjecia, zrozumienia i
przekazywania Stowa Bozego, takze poprzez studia, badania naukowe i nauczanie teologii.

W miar¢ rozwoju jej zaangazowania w prac¢ ewangelizacyjng, kobieta bedzie zywiej odczuwata potrzebe
wlasnej ewangelizacji. W ten sposob swiattymi oczami wiary (por. Ef 1, 18) kobieta potrafi odrézni¢ to, co
naprawde si¢ godzi z jej osobowa godnoscig 1 powotaniem, od tego, co cho¢by pod pretekstem owej
,»godnosci” badz w imi¢ ,,wolnosci” 1 ,,postepu’ odbiera jej role osoby stuzacej umacnianiu wartosci i czyni
odpowiedzialng za moralng degradacje osob, srodowisk i spoteczenstwa. Tego rodzaju ,,rozpoznanie” jest pilng
1 nieodwotalng koniecznos$cig dziejowa, a rownoczesnie tym, co wynika — jako mozliwos¢ i wymog — z
uczestnictwa kobiety chrzescijanskiej w prorockim urzedzie Chrystusa i Jego Kosciota. Owo ,,rozpoznanie”, o
ktorym wielokrotnie wspomina Pawel apostol, nie tylko jest oceng rzeczywistosci 1 wydarzen w $wietle wiary.
Jest rownoznaczne z konkretng decyzja i zaangazowaniem si¢ w dzialanie nie tylko w obrebie Kos$ciota, ale
takze w spoteczenstwie ludzkim.

Mozna powiedzie¢, ze wszystkie problemy wspotczesnego §wiata, o ktorych juz byta mowa w drugiej czgsci
konstytucji soborowej Gaudium et spes 1 ktoérych czas ani nie rozwigzat, ani nie zalagodzit, domagajg si¢


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p187
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p188
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p189
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p190
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p191
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p192
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p193

obecnosci 1 zaangazowania kobiet, a konkretnie tego, co stanowi ich typowy i niezastgpiony wktad.

Na uwagge wszystkich szczegdlnie zastuguja dwa donioste zadania spetniane przez kobiete.

Pierwszym z nich jest nadanie petnej godnosci zyciu matzenskiemu i macierzynstwu. Dzi$ otwierajg si¢ przed
kobieta nowe mozliwos$ci glebszego zrozumienia i petniejszej realizacji ludzkich i chrzescijanskich wartosci
wpisanych w zycie matzenskie 1 do§wiadczenie macierzynstwa. Jej inteligencja, mitos¢ 1 zdecydowanie moga
naktoni¢ mezczyzne — meza i ojca — do przezwycigzenia nawyku statej lub prawie statej nieobecnosci, co
wiecej, mogg doprowadzi¢ do nawigzania migdzy nimi nowych relacji migdzyosobowej komunii.

Nastgpnym zadaniem kobiety jest zapewnienie kulturze moralnego wymiaru, czyli tego, co czyni jg godng
czlowieka, w jego zyciu osobistym i spolecznym. Sobor Watykanski 11 dostrzega powigzanie pomigdzy
moralnym wymiarem kultury i1 uczestnictwem swieckich w krélewskiej misji Chrystusa: ,,ludzie S$wieccy winni
wspolnymi sitami tak uzdrawiaé istniejace na §wiecie urzadzenia i warunki, jesli one gdzie$ sktaniajg do
grzechu, aby to wszystko stosowato si¢ do norm sprawiedliwosci 1 raczej sprzyjato praktykowaniu cnét, niz mu
przeszkadzato. Tak post¢pujac, przepoja kulture i dzieta ludzkie warto$cig moralng”®4,

W miare, jak kobieta petni coraz bardziej aktywng 1 odpowiedzialng role w dziatalnosci instytucji, od ktorych
zalezy ochrona prymatu naleznego warto$ciom ludzkim w zyciu wspolnot politycznych, przytoczone wyzej
stowa Soboru wskazujg wazne pole apostolatu kobiety: we wszystkich wymiarach zycia tych wspdlnot,
poczynajac od wymiaru spoteczno-gospodarczego, po spoteczno-polityczny, muszg by¢ respektowane i cieszy¢
si¢ poparciem osobowa godno$¢ kobiety 1 jej specyficzne powotanie. Odnosi si¢ to nie tylko do sfery
indywidualne;j, ale takze wspdlnotowej, nie tylko do form pozostawionych odpowiedzialnej wolnosci
poszczegdlnych osob, ale takze do sfery form zagwarantowanych przez sprawiedliwe prawo cywilne.

,Nie jest dobrze, zeby mezczyzna byt sam; uczyni¢ mu zatem odpowiednig dla niego pomoc” (Rdz 2, 18).
Mozna by powiedzie¢, ze w ten sposdb Bog Stworca zawierzyt kobiecie cztowieka. Zawierzyt go oczywiscie
wszystkim ludziom, ale w sposéb szczeg6dlny kobiecie, bowiem wtasnie ona, ze wzgledu na swoiste
doswiadczenie macierzynstwa, zdaje si¢ by¢ obdarzona specjalng wrazliwoscig na cztowieka i na wszystko, co
sktada si¢ na jego prawdziwe dobro, poczawszy od podstawowej wartosci, jaka jest zycie. Jakze wielkie sg
mozliwosci 1 jak wielka odpowiedzialno$¢ kobiety w tej dziedzinie w czasach, gdy rozwdj nauki i techniki nie
zawsze jest inspirowany i odmierzany prawdziwg madroscig, co grozi nieuchronng ,,dehumanizacja” ludzkiego
zycia zwlaszcza wtedy, gdy wymaga ono wiekszej mitosci 1 bardziej wielkodusznej akceptacii.

Uczestnictwo kobiety w zyciu Kosciota i spoteczenstwa, realizowane poprzez jej talenty, jest zarazem drogg jej
samorealizacji, na ktorg zwraca si¢ dzisiaj stusznie szczegdlng uwage i oryginalnym wktadem w ubogacanie
ko$cielnej komunii i we wzrost apostolskiego dynamizmu Ludu Bozego.

W tej perspektywie nalezy rowniez rozwazy¢ wspolng obecno$¢ mezczyzny 1 kobiety w zyciu Kosciota i
spoleczenstwa.

Wspolobecnos$¢ i wspolpraca mezezyzn i kobiet

52. Nie zabrakto w auli synodalnej gtosow wyrazajacych obawe, ze skoncentrowanie zbyt duzej uwagi na
kondycji 1 roli kobiet moze doprowadzi¢ do niedopuszczalnego zaniedbania kwestii zwigzanych z osobg
mezczyzny. W rzeczywistosci w wielu dziedzinach koscielnego zycia odczuwa si¢ catkowity lub czg$ciowy brak
obecnosci mezczyzn, ktoérzy w wielu wypadkach kobietom pozostawiajg do spetienia to, co wchodzi w zakres
ich wlasnej koscielnej odpowiedzialnosci. Chodzi tu miedzy innymi o uczestnictwo w modlitwie liturgicznej
sprawowanej w Kosciele, o wychowanie, a przede wszystkim katechizacje wiasnego potomstwa i innych
dzieci, o udziat w spotkaniach religijnych i kulturalnych, o wspotprace z inicjatywami charytatywnymi i
misyjnymi.

Jawi si¢ wiec pilna duszpasterska potrzeba skoordynowanej obecnos$ci me¢zczyzny i kobiety, aby obecnosé¢
swieckich w zbawczej misji Kosciota byta bardziej kompletna, harmonijna i bogata.

Postulat wspdlnej obecnosci oraz wspotpracy mezczyzny i1 kobiety thumaczy si¢ nie tylko potrzebg nadania
duszpasterskiej dziatalnosci Kosciota wigkszego znaczenia i wigkszej skutecznosci, ani tym bardziej nie jest
prosta przestanka socjologiczng wspotzycia ludzkiego, ktore w sposob naturalny obejmuje mezczyzn i kobiety.
Podstawowa racjg jest tu raczej pierwotny plan Stworcy, ktory ,,0d poczatku™ chcial, azeby cztowiek byt
,jednoscig dwojga”, oraz by mezczyzna i kobieta stanowili pierwsza wspolnote osob, z ktorej wyrastajg
wszystkie inne wspolnoty 1 ktora rownoczesnie jest ,,znakiem” miedzyosobowej komunii mitosci, ktérg stanowi
tajemnicze zycie wewnetrzne Boga w Trojcy jedynego.

Wiasnie dlatego najprostszym i najbardziej powszechnym, a zarazem najbardziej podstawowym sposobem
zapewnienia harmonijnej obecno$ci me¢zczyzn i kobiet w zyciu 1 misji Kosciota jest wypetianie zadan i
obowigzkoéw chrzescijanskiego malzenstwa i rodziny, w ktoérych wyrazajg si¢ i udzielajg rozne formy mitosci i
zycia: to znaczy forma matzenska, ojcowska, macierzynska, synowska i braterska. W adhortacji Familiaris
consortio czytamy: ,,Skoro rodzina chrzescijanska jest wspolnota, ktorej wiezy zostaty odnowione przez


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p194

Chrystusa, przez wiar¢ i sakramenty, jej udzial w postannictwie Kosciota winien dokonywac si¢ na sposob
wspolnotowy: a wigc wspolnie, malzonkowie jako para, rodzice i dzieci jako rodzina winni przezywac swoja
stuzbe dla Kos$ciota i dla §wiata (...). Rodzina chrzescijanska buduje rowniez Krélestwo Boze w dziejach
poprzez samg codzienng rzeczywistos¢, okreslong i wyznaczong przez jej warunki Zyciowe: a wigc poprzez
mitos¢ matzenskq i rodzinng — przezywang w jej nadzwyczajnym bogactwie wartosci i wymogow pelni,
wytacznosci, wiernosci 1 ptodno$ci — wyraza si¢ i1 realizuje udzial rodziny chrzescijanskiej w misji prorockiej,
kaptanskiej i krolewskiej Jezusa Chrystusa i Jego Kosciota”%3,

W tym kontekscie Ojcowie synodalni przypomnieli, jakie znaczenie powinien mie¢ sakrament Malzenstwa w
Kosciele 1 w spoleczenstwie, azeby mogt by¢ §wiattem 1 natchnieniem dla wszystkich relacji pomiedzy
me¢zczyzng 1 kobieta. Dlatego podkreslili ,,naglaca konieczno$¢ tego, by kazdy chrzescijanin przezywat i glosit
oredzie nadziei zawierajace si¢ w zwigzku mezczyzny i kobiety. Sakrament Matzenstwa, ktory konsekruje ten
zwigzek w formie matzenstwa i ukazuje go jako znak zwigzku Chrystusa ze swoim Kos$ciotem, zawiera nauke
o bardzo doniostym znaczeniu dla zycia Ko$ciota; ta nauka powinna za posrednictwem Kos$ciota dotrze¢ do
wspotczesnego §wiata 1 wszystkie relacje pomigedzy mezczyzng i kobietg w niej winny znajdowac natchnienie.
Ko$ciot za§ winien z tych bogactw korzysta¢ w jeszcze pehniejszy sposob”2¢, Procz tego Ojcowie synodalni
stwierdzili z calg stusznoscia, ze ,,trzeba przywroci¢ nalezne poszanowanie zarowno dziewictwu, jak i
macierzynstwu”?Z podkreslajgc przy tym raz jeszcze potrzebe rozwijania réznych i dopetniajgcych si¢
wzajemnie powolan w zywym konteks$cie koscielnej komunii, ktére przyczynig si¢ do jej statego wzrostu.
CHORZY I CIERPIACY

53. Cztowiek, cho¢ powotany do radosci, w swoim codziennym zyciu doswiadcza cierpienia i bolu w
najrozmaitszych formach. Do me¢zczyzn i kobiet dotknigtych rozmaitego rodzaju cierpieniem i bolem Ojcowie
synodalni skierowali w swoim Oredziu nastepujace stowa: ,,Wy wszyscy, opuszczeni 1 zepchnigci na margines
naszego konsumpcyjnego spoleczenstwa, chorzy, utomni, ubodzy, gtodni, emigranci, uchodzcy i wigzniowie,
bezrobotni, starcy, dzieci opuszczone i osoby samotne, wy ofiary wojny 1 wszelkiego rodzaju przemocy
rodzacej si¢ w naszym zezwalajagcym na wszystko spoleczenstwie. Kosciot uczestniczy w waszym cierpieniu
prowadzacym do Pana, ktory wtacza was w swojg odkupienczg Meke 1 pozwala Wam zy¢ w $wietle swojego
Zmartwychwstania. Liczymy na wasze swiadectwa, aby uczy¢ §wiat, czym jest mitos¢. Zrobimy wszystko, co
jest w naszej mocy, abyscie znalezli nalezne Wam miejsce w Kosciele i spoteczenstwie” 8,

W kontekscie bezmiaru ludzkich cierpien kierujemy naszg uwage ku tym wszystkim, ktorzy sg dotknieci
roznego rodzaju chorobami. Choroba bowiem wydaje si¢ by¢ najczestsza 1 najbardziej powszechng postacig
ludzkiego cierpienia.

Wezwanie Pana odnosi si¢ do wszystkich i do kazdego: takze i chorzy sq, postani do pracy w winnicy. Ci¢zar,
ktory przygniata ciato i odbiera pogod¢ ducha, w zadnym wypadku nie zwalnia od tej pracy, ale jest
wezwaniem ich do czynnego przezywania ludzkiego 1 chrzescijanskiego powotania i do udziatu we wzrastaniu
Krolestwa Bozego w nowy, jeszcze cenniejszy sposob. Stowa §w. Pawla apostota, ktore powinny sta¢ si¢
programem ich zycia, sg §wiattem pozwalajagcym dostrzec, ze sytuacja, w ktorej si¢ znalezli, jest takze taska:
,W moim ciele dopetniam braki udr¢k Chrystusa dla dobra Jego Ciata, ktorym jest Koscior” (Kol 1, 24).
Wiasnie to odkrycie doprowadzito Pawta do radosci: ,,Teraz raduje¢ si¢ w cierpieniach za was” (Kol 1, 24).
Podobnie jak on, wielu chorych moze zy¢ ,,posréd wielkiego ucisku z radoscia Ducha Swietego” (I Tes 1, 6) i
by¢ swiadkami Chrystusowego Zmartwychwstania. Zgodnie z tym, co wyrazit w auli synodalnej przedstawiciel
ludzi niepetnosprawnych: ,jest bardzo wazne ukazywanie faktu, ze chrzescijanie dotknigci choroba, cierpigcy i
starzy, s3 wezwani przez Boga nie tylko do tego, by wlasny bol wiacza¢ w Mgke Chrystusa, ale takze by juz
teraz odczuwac w sobie i1 przekazywac innym site odnowy i rado$¢ zmartwychwstatego Chrystusa (por. 2 Kor
4,10-11; 1 P4,13; Rz 8, 18 n.)"12,

Ze swej strony Kosciot — jak czytamy w Liscie apostolskim Salvifici doloris — ,,ktory wyrasta z tajemnicy
Odkupienia w Krzyzu Chrystusa, winien w szczegdlny sposéb szuka¢ spotkania z cztowiekiem na drodze jego
cierpienia. W spotkaniu takim cztowiek staje si¢ «drogg Kosciotay — a jest to jedna z najwazniejszych
drog™2%, Cierpigcy czlowiek jest drogg Kosciota, bowiem jest on przede wszystkim drogg samego Chrystusa,
mitosiernego Samarytanina, ktory ,,nie mija go”, ale ,,wzrusza si¢ gieboko, podchodzi do niego, opatruje mu
rany (...) 1 pielegnuje go” (£k 10, 32-34).

Ze stulecia w stulecie chrzescijanska wspdlnota wcigz od nowa posrod ogromnej rzeszy chorych i cierpigcych
pisze ewangeliczng przypowies¢ o mitosiernym Samarytaninie, objawiajac i przekazujac uzdrawiajacg i
pocieszajacg mitos¢ Jezusa Chrystusa. Czyni to poprzez swiadectwo zakonnego zycia oddanego stuzbie chorym
1 poprzez niestrudzone zaangazowanie wszystkich pracownikow stuzby zdrowia. Dzi$ takze w katolickich
szpitalach i domach opieki coraz czesciej personel sktada si¢ w wiekszosci lub catkowicie z ludzi §wieckich,
me¢zczyzn 1 kobiet. I wlasnie oni, lekarze, pielegniarki, pielegniarze oraz caty personel, a takze wolontariusze,


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p195
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p196
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p197
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p198
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p199
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p200

sg wezwani do tego, by poprzez mitos¢ wobec chorych i cierpigcych by¢ zywym obrazem Chrystusa 1 Jego
Kosciota.
Odnowiona dzialalno$¢ duszpasterska

54. Trzeba, aby bezcenne dziedzictwo, ktore Kosciot otrzymat od Jezusa Chrystusa, ,,lekarza ciata i duszy”2!
nie tylko nie zostato uszczuplone, lecz by rosta jego wartos¢ stale wzbogacana i pomnazana przez podjeta z
nowym zapatem duszpasterskq dziatalnos¢ prowadzong dla chorych i cierpigcych i razem z nimi. Musi to by¢
dziatalno$¢, ktora umozliwi i stworzy warunki do skupienia uwagi na cztowieku, do obecnosci przy nim i z
nim, do wystuchania go, dialogu 1 wspotczucia oraz konkretnej pomocy w tych momentach, w ktérych z
powodu choroby i cierpienia na cigzka probe zostaje wystawione nie tylko jego zaufanie do zycia, ale takze
sama wiara w Boga 1 w Jego ojcowska mitos¢. To odnowione duszpasterstwo wyraza si¢ w sposob najbardziej
znamienny w sprawowaniu z chorymi i dla chorych sakramentow, bedacych wsparciem w cierpieniu i stabosci,
nadziejg w rozpaczy, miejscem spotkania i §wigta.

Jednym z celow tej odnowionej dziatalnosci duszpasterskiej, ktora musi w sposob skoordynowany angazowac
w jaki$ sposob wszystkich cztonkow koscielnej wspdlnoty, jest traktowanie chorego, niepelnosprawnego lub
osoby, ktora cierpi, nie jako biernego podmiotu mitosci i postugi Kosciota, ale jako czynny i odpowiedzialny
podmiot dzieta ewangelizacji i zbawienia. W tej perspektywie Kosciot ma i pragnie glosi¢ dobrg nowing w
spoteczenstwach 1 kulturach, ktore zatraciwszy sens ludzkiego cierpienia, ,,cenzuruja” wszystko, co porusza
temat tej trudnej zyciowej rzeczywistosci. Dobra nowina zawiera si¢ w przestaniu, ze cierpienie moze mie¢ dla
cztowieka 1 dla samego spoleczenstwa takze znaczenie pozytywne, gdyz moze si¢ sta¢ forma uczestniczenia w
zbawczym cierpieniu Chrystusa i w radosci Jego zmartwychwstania, a wigc sitg, ktora uswieca i buduje
Kosciol.

Gtloszenie tej dobrej nowiny uzyska petng wiarygodnos¢ wtedy, kiedy nie ogranicza si¢ tylko do stow, ale
dociera poprzez $wiadectwo zycia zaréwno do tych, ktorzy z mitoscig oddaja si¢ opiece nad chorymi,
niepetnosprawnymi i cierpigcymi, jak 1 do samych chorych, niepelnosprawnych i cierpigcych, ktérzy coraz
bardziej swiadomie i odpowiedzialnie traktujg swoje miejsce i role w Kosciele i dla Kosciota.

Do tego, aby w niezmierzonym $wiecie ludzkiego boélu mogla rozkwitna¢ i owocowac ,,cywilizacja mitosci”,
moze si¢ przyczyni¢ odczytanie na nowo i przemyslenie Listu apostolskiego Salvifici doloris, ktorego
zakonczenie chciatbym tu przypomniec: ,,.Dlatego trzeba, aby pod Krzyzem na Kalwarii znalezli si¢ wszyscy,
ktorzy wierzg w Chrystusa, szczegolnie ci, ktorzy cierpig z powodu swojej wiary w Niego, Ukrzyzowanego i
Zmartwychwstatego, aby ofiara ich cierpien przyspieszyla wypehienie si¢ modlitwy samego Zbawiciela o
jedno$¢ wszystkich (por. J 17, 11. 21-22). Niech przyjda tam rowniez ludzie dobrej woli, aby w mitosci mogli
znalez¢ zbawczy sens wlasnego cierpienia i wtasciwa odpowiedz na wszystkie swoje pytania, poniewaz na
Krzyzu znajduje si¢ «Odkupiciel cztowieka», Cztowiek bolesci, ktory przyjal na siebie cierpienia fizyczne i
moralne ludzi wszystkich czasow. Wraz z Maryjg, Matka Chrystusa, stojgcqg pod Krzyzem (por. J 19, 25),
zatrzymujemy si¢ przy wszystkich krzyzach wspotczesnego cztowieka (...). I prosimy Was wszystkich, ktorzy
cierpicie, abyscie nas wspierali. Wtasnie Was, ktorzy jestescie stabi, prosimy, abyscie stawali si¢ Zrodtem mocy
dla Kos$ciota i dla ludzko$ci. W straszliwym zmaganiu si¢ pomi¢dzy sitami dobra 1 zta, ktérego widownig jest

nasz wspotczesny $wiat — niech przewazy Wasze cierpienie w jednosci z Krzyzem Chrystusa”202,
ROZNE STANY ZYCIA I ROZNE POWOLANIA

55. Robotnicy, ktorzy pracujg w winnicy, sg cztonkami Ludu Bozego: kaptani, zakonnicy i zakonnice, Swieccy
— wszyscy sg przedmiotem a zarazem podmiotem komunii Ko$ciota i jego misji zbawienia. Kazdy z nas i my
wszyscy pracujemy w jednej 1 wspolnej winnicy Panskiej, realizujac rézne, dopetniajgce si¢ wzajemnie
charyzmaty i postugi.

Juz na plaszczyznie istnienia, czyli wczedniej, anizeli na plaszczyznie dziatania, chrzesdcijanie sg latoroslami
jednego krzewu winnego — Chrystusa, sg zywymi cztonkami jednego Ciata Panskiego, zbudowanego w mocy
Ducha Swietego. Na plaszczyznie istnienia — znaczy nie tylko przez zycie taski i §wigtosci, bedace pierwszym
1 najobfitszym zrodtem apostolskiej i misyjnej ptodnosci Matki-Kos$ciota, ale takze przez stan zycia wlasciwy
kaptanom, diakonom, zakonnikom, zakonnicom, cztonkom instytutow $wieckich 1 katolikom.

W Kosciele-Komunii rézne stany zycia sg bardzo $cisle ze sobg zwigzane, az do wzajemnego
przyporzadkowania. Wszystkie oczywiscie majg ten sam, jedyny najgiebszy sens, to znaczy kazdy z nich jest
odmiennym sposobem przezywania tej samej godnosci chrzescijanskiej i powszechnego powotania do swietosci
polegajgcej na doskonatej mitosci. Sg to sposoby rozne i komplementarne, co oznacza, ze kazdy z nich posiada
wlasng, oryginalng i niepowtarzalng fizjonomig, a rownocze$nie kazdy z nich jest powigzany z innymi i spetnia
wobec innych role stuzebna.

Tak wigc znamienng cechg stanu zycia laikatu jest specyficzny charakter swiecki, a jego koscielna postuga
polega na swiadczeniu i1 przypominaniu na swoj sposob kaptanom, zakonnikom i zakonnicom znaczenia


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p201
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p202

rzeczywistosci ziemskich i doczesnych w zbawczym planie Boga. Urzedowe kaplanstwo stanowi z kolei statg
gwarancje sakramentalnej obecnosci Chrystusa Odkupiciela w roznych czasach i na réznych miejscach. Stan
zakonny jest Swiadectwem eschatologicznej natury Kosciota, czyli jego dazenia do Krolestwa Bozego, ktorego
zapowiedzig, antycypacja i niejako przedsmakiem sg $luby czystos$ci, ubdstwa i postuszenstwa.

Wszystkie te stany zycia, zarowno wzigte razem, jak kazdy z osobna, stuzg wzrostowi Kosciota i sg
roznorodnoscig glteboko zjednoczong w ,,tajemnicy komunii” Kosciota i dynamicznie skoordynowang w
realizacji jego jedynej misji.

W ten sposob w obrgbie réznych stanow zycia 1 rozmaitych powotan Kosciol, jako jedna i ta sama tajemnica,
objawia 1 przezywa nieskonczone bogactwo tajemnicy Jezusa Chrystusa. Ojcowie lubili porownywa¢ Kosciot
do taki zdumiewajacej iloscia rozmaitych traw, kwiatow i owocow. Sw. Ambrozy moéwi: ,,pole wydaje wiele
owocow, ale lepsza jest tgka, na ktorej rosng 1 owoce, 1 kwiaty. Oto6z na tace KosSciota §wigtego 1 jedne, 1 drugie
rodza si¢ obficie. Tu mozesz zobaczy¢ kwiaty dziewictwa, 6wdzie wdowienstwo z powaga wyrasta jak nizinne
bory, gdzie indziej bogaty tan Slubéw blogostawionych przez Kosciot napeinia wielkie spichrze $wiata plonem

obfitym, a ttocznie Pana Jezusa owocem bujnych winorosli — bogatym owocem chrzes$cijanskich zaslubin”2%3,
Réznorodne powolania §wieckich

56. Bogata r6znorodno$¢ Kosciota znajduje swoj kolejny wyraz w obrebie kazdego ze stanow zycia. I tak, w
Stanie Zycia swieckiego istniejq rozne ,,powotania”, czyli r6zne drogi duchowe i apostolskie poszczegdlnych
ludzi §wieckich. Z pnia ,,powszechnego” powotania $wieckich wyrastajg powotania ,,specyficzne”. Warto w
tym miejscu przypomnie¢ takze doswiadczenie duchowe, ktore dojrzato w Kosciele stosunkowo niedawno,
wraz z rozkwitem réznych instytutow swieckich, ktére umozliwiajg swieckim, a takze kaptanom, podjecie
ewangelicznych rad ubodstwa, czystosci 1 postuszenstwa poprzez §luby i przyrzeczenia, przy pelnym
zachowaniu ich $wieckiego badz duchownego stanu2%. | Duch Swiety — stwierdzili Ojcowie synodalni —
wzbudza takze inne formy ofiarowania si¢ Bogu ludzi, ktérzy nadal w peini prowadzg zycie swieckie2%,
Mozemy na zakonczenie przytoczy¢ pigkny tekst $w. Franciszka Salezego, wielkiego promotora duchowosci
swieckich2%, Mowigc o poboznosci, czyli o dgzeniu do doskonatosci chrzescijanskiej czy tez o ,,zyciu wedle
Ducha”, ukazuje on w prostych stowach powotanie wszystkich chrzescijan do §wigtosci, a rownoczesnie
specyficzne formy realizacji tego powotania: ,,Bog stwarzajac Swiat, rozkazat ro§linom rodzi¢ owoce, kazde;j
«wedlug swego rodzaju» (Rdz 1, 11). Podobnie nakazuje chrzescijanom, ktérzy sg zywymi roslinami jego
Kosciota, by wydawali owoce poboznosci odpowiednie do stanu i powotania kazdego. Inaczej ma si¢ ¢wiczy¢
w poboznosci szlachcic, inaczej rzemieslnik lub stuga, inaczej ksiaze, inaczej wdowa, panna lub me¢zatka. I nie
dosy¢ na tym. Potrzeba jeszcze, zeby kazda jednostka dostosowata sposob praktykowania poboznosci do swych
sil, zaje¢ 1 obowigzkow (...). Jest to btad przeciwny wierze, wprost herezja, chcie¢ rugowac zycie pobozne z
obozu zohierskiego, z warsztatu rekodzielniczego, z dworu ksiazat, z pozycia matzenskiego. Przyznaje,
Filoteo, ze dla poboznosci czysto kontemplacyjnej, klasztornej i zakonnej nie ma miejsca w takich
powotaniach, wszelako poza tymi rodzajami poboznosci sg jeszcze inne, zdolne udoskonali¢ ludzi zyjacych w
zawodach $wieckich (...). Gdziekolwiek tedy jestesmy, mozemy i powinnismy dazy¢ do zycia doskonatego”2’Z,
Z tej samej perspektywy ujmuje ten problem Sobor Watykanski II: ,,Stan matzenski i rodzinny, bezzennos¢ lub
wdowienstwo, sytuacja chorobowa, dziatalno§¢ zawodowa i spoteczna winny wyciska¢ na tej duchowosci
swieckich swoiste znami¢. Niech wigec §wieccy nieustannie rozwijajg otrzymane przymioty i zdolnosci
odpowiadajgce owym warunkom zycia i niech uzywajg wtasciwych sobie darow, otrzymanych od Ducha
Swictego™208,

To, co dotyczy powotan duchownych, odnosi si¢ w pewnym sensie jeszcze bardziej do najrozmaitszych
sposobow, w jakie wszyscy 1 poszczegdlni cztonkowie Kosciota sg robotnikami winnicy Panskiej, budujac
mistyczne Cialo Chrystusa. Naprawde kazdy w swoim jedynym 1 niepowtarzalnym osobowym bycie jest
wezwany po imieniu do wnoszenia wlasnego wktadu w przyjécie Krolestwa Bozego. Zaden talent, nawet
najmniejszy, nie moze by¢ zakopany i pozosta¢ bezuzyteczny (por. Mt 25, 24-27).

Napomina nas Piotr apostot: ,,Jako dobrzy szafarze r6znorakiej taski Bozej stuzcie sobie nawzajem tym darem,
jaki kazdy otrzymat” (1 P 4, 10).

ROZDZIAL V

ABYSCIE PRZYNOSILI OWOC OBFITSZY

Formacja katolikow Swieckich
STALE WZRASTAC W DOJRZALOSCI

57. Ewangeliczny obraz krzewu winnego i latorosli ukazuje nam jeszcze jeden podstawowy aspekt zycia i misji
swieckich: wezwanie do statego wzrastania, dojrzewania i przynoszenia obfitszego owocu.

Boég Ojciec, jak zapobiegliwy gospodarz troszczy si¢ o swojg winnice. O t¢ opiekuncza obecnos¢ blaga Izrael
zarliwie si¢ modlac: ,,Powroc, o Boze Zastgpow! Wejrzyj z nieba, zobacz 1 nawiedz t¢ winorosl. I chron tg,


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p203
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p204
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p205
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p206
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p207
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p208

ktora zasadzita Twa prawica, latorosl, ktorg umocnites dla siebie” (Ps 80, 15-16). Jezus mowi o Ojcu: ,,Ja
jestem prawdziwym krzewem winnym, a Ojciec moj jest tym, ktory uprawia. Kazdg latorosl, ktéra we Mnie
nie przynosi owocu, odcina, a kazdg, ktora przynosi owoc, oczyszcza, aby przynosita owoc obfitszy” (J 15, 1-
2).

Zywotno$¢ latoros$li zalezy od tego, czy sa mocno osadzone w krzewie winnym, ktérym jest Jezus Chrystus:

., Kto trwa we Mnie, a Ja w nim, ten przynosi owoc obfity, poniewaz beze Mnie nic nie mozecie uczynic¢” (J 15,
5).

Czilowiek, w swojej wolnosci, wezwany jest przez Boga, by rost, dojrzewat 1 przynosit owoc. Tego wezwania
nie moze on nie podja¢, nie moze si¢ uchyla¢ od swojej osobistej odpowiedzialnosci. I wiasnie do owej trudne;j
1 wzniostej odpowiedzialnos$ci nawigzujg te porywajace i budzace groze stowa Jezusa: ,,Ten, kto we Mnie nie
trwa, zostanie wyrzucony jak winna latorosl i uschnie. I zbiera si¢ ja, 1 wrzuca do ognia, i ptonie” (J 15, 6).

W dialogu miedzy Bogiem, ktory wzywa, a osoba, do ktérej odpowiedzialnosci apeluje, zawiera si¢
mozliwos¢, a raczej konieczno$¢ integralnej i statej formacji Swieckich, ktorej Ojcowie synodalni stusznie
poswiecili duza czgs¢ swojej pracy. Przede wszystkim, okresliwszy chrzescijanskag formacje jako ,,staty proces
osobistego dojrzewania i upodabniania si¢ do Chrystusa, zgodnie z wolg Ojca, pod kierunkiem Ducha
Swietego™, jasno stwierdzili, ze ,,formacja $wieckich powinna si¢ znalezé wsréd zadan priorytetowych diecezji
1 wejs¢ do programow duszpasterskich tak, aby ku niej zmierzaty wszystkie wysitki wspolnoty (kaptanow,
swieckich i 0s6b zakonnych)”22, o

ODKRYWAC WLASNE POWOLANIE I MISJE, I ZYC NIMI

58. Podstawowym celem formacji swieckich katolikow jest coraz petniejsze odkrywanie przez nich wlasnego
powotlania i coraz wigksza gotowos¢ do tego, by zy¢ nim w wypetnianiu wiasnej misji.

To mnie Bog wzywa, mnie posyta do pracy w swojej winnicy; mnie wzywa i posyta, abym pracowat dla
przyjscia Jego Kroélestwa w dziejach. To osobiste powotanie i misja okresla godnos¢ 1 odpowiedzialnos¢
kazdego z katolikow $wieckich i stanowi srodek ciezkosci catego dzieta formacji. Jej celem jest bowiem pomoc
w radosnym 1 pelnym wdzigczno$ci rozpoznaniu owej godnosci oraz w wiernym i wspaniatomys$lnym podjeciu
tej odpowiedzialnosci.

W istocie, odwiecznie byliSmy obecni w Bozym zamysle i odwiecznie umitowal nas jako osoby jedyne i
niepowtarzalne, wzywajac kazdego z nas jego wlasnym imieniem jak dobry Pasterz, ktory ,,wota (...) swoje
owce po imieniu” (J 10, 3). Jednak przedwieczny plan Boga objawia si¢ kazdemu z nas w miar¢ rozwoju
historii jego zycia i tworzacych go wydarzen, a wigc stopniowo: w pewnym sensie z dnia na dzien.
Warunkami, od ktérych zalezy odkrywanie konkretnej woli Pana odnoszacej si¢ do naszego zycia sg: peine
gotowosci 1 uwazne wshuchiwanie si¢ w Stowo Boze 1 nauke Kos$ciota, synowska 1 wytrwata modlitwa,
korzystanie z madrego i troskliwego kierownictwa duchowego, rozpoznawanie w Swietle wiary otrzymanych
darow 1 talentow, a takze sytuacji spotecznych i historycznych, w ktorych wypadto nam zy¢.

Ponadto w zyciu kazdego swieckiego sg momenty szczegolnie wazne i decydujgce o rozpoznaniu wezwania
Bozego 1 podjeciu powierzonej przez Boga misji. Do takich momentdéw naleza okres dorastania i lata
mtodosci. Nie wolno jednak zapominaé, ze Pan, tak jak czynit gospodarz wobec robotnikow winnicy, wzywa
— to znaczy objawia swg konkretng 1 $cisle okreslong wolg¢ — w kazdej porze zZycia. Dlatego czuwanie, to
znaczy uwazne nastuchiwanie gltosu Boga, jest podstawowym i niezmiennym nastawieniem ucznia
Chrystusowego.

Nie chodzi jednak tylko o to, bysSmy wiedzieli, czego Bog chce od kazdego z nas w roznych sytuacjach zycia.
Trzeba jeszcze czynic to, czego Bog chee. Przypominajg nam o tym stowa Maryi, Matki Jezusa,
wypowiedziane do stug w Kanie: ,,Zrobcie wszystko, cokolwiek Wam powie” (J 2, 5). Azeby za§ w
postepowaniu dochowac¢ wierno$ci woli Bozej, trzeba by¢ do tego zdolnym i stale te zdolnos¢ rozwijac.
Oczywiscie, z pomocg taski Bozej, ktorej nigdy nie braknie, jak méwi $§w. Leon Wielki: ,, Ten, ktory dat
godno$¢, da takze site!”20; oraz poprzez wolng i odpowiedzialng wspotprace kazdego z nas.

Oto wigc wspaniate 1 zobowigzujgce zadanie, ktore nieustannie oczekuje wszystkich katolikow §wieckich 1
wszystkich chrzescijan: coraz lepiej poznawa¢ bogactwo wiary i Chrztu i zy¢ nimi coraz petniej. Piotr apostot
mowigc o narodzinach i1 o wzrastaniu jako o dwoch etapach chrzescijanskiego zycia, napomina nas: ,,jak
niedawno narodzone niemowlgta pragnijcie duchowego, niesfalszowanego mleka, abyscie dzigki niemu

wzrastali ku zbawieniu” (/ P 2, 2). ]
INTEGRALNA FORMACJA DO ZYCIA W JEDNOSCI

59. Odkrywanie i realizowanie wlasnego powotania i misji wymaga od katolikow $wieckich formacji do tej
Jjednosci, ktéra stanowi ceche ich bytowania jako cztonkow Kosciota, a zarazem obywateli ludzkiego
spoteczenstwa.

W ich zyciu nie moze by¢ dwoch rownolegtych nurtow: z jednej strony tak zwanego zycia ,,duchowego” z jego


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p209
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p210

wlasnymi warto$ciami i wymogami, z drugiej tak zwanego zycia ,,$wieckiego”, obejmujacego rodzine, prace,
relacje spoteczne, zaangazowanie polityczne i kulturalne. Latoros$l wszczepiona w krzew winny, ktorym jest
Chrystus, przynosi owoce w kazdej sferze dziatalnosci i istnienia. Wszystkie bowiem dziedziny $wieckiego
zycia sg objete Bozym planem, wedtug ktorego sg one ,,historycznym miejscem” objawienia si¢ i
urzeczywistnienia mitosci Jezusa Chrystusa na chwale Ojca i w stuzbie braciom. Kazde dzialanie, kazda
sytuacja, kazda konkretna forma zaangazowania — na przyktad kompetencje zawodowe i1 solidarno$¢ w
miejscu pracy; mito$¢, oddanie, udzial w wychowaniu dzieci w rodzinie; stuzba spoteczna i polityczna; obrona
prawdy w kulturze — to wszystko jest opatrzno$ciowg okazjg do ,,ustawicznego ¢wiczenia si¢ w wierze,
nadziei i mitos§ci”2L,

Do tej jednosci zycia Sobor Watykanski I1 wezwal wszystkich swieckich, ostro pigtnujagc roztam pomiedzy
wiarg 1 zyciem, Ewangelig 1 kultura: ,,Sobér upomina chrzescijan, obywateli obydwu spotecznosci, aby
przyktadali si¢ do wiernego wypeliniania swych obowigzkéw ziemskich, kierujac si¢ w tym duchem Ewangelii.
Odstepuja od prawdy ci, ktorzy wiedzac, ze nie mamy tu trwalego panstwa, lecz ze poszukujemy przysztego,
mniemajg iz moga wobec tego zaniedbywac¢ swoje obowigzki ziemskie, nie baczac na to, ze na mocy same;j
wiary bardziej sg zobowigzani wypetiac je wedtug powotania, jakie kazdemu jest dane (...). Roztam miedzy
wiarg wyznawang a zyciem codziennym, wystepujacy u wielu, trzeba zaliczy¢ do wazniejszych bledow
naszych czasow”22, Dlatego mogltem stwierdzi¢, ze wiara, ktora nie staje si¢ kulturg, ,,nie jest wiarg w pelni
przyjeta, do konca przemyslana, przezywang w nalezytej wierno$ci”23,

Aspekty formacji

60. W zakres tej syntezy zycia wchodza w sposob uporzadkowany liczne aspekty integralnej formacji
swieckich.

Nie ulega watpliwosci, ze w zyciu kazdego czlowieka, ktory jest wezwany do statego poglebiania zazytosci z
Jezusem Chrystusem, wiernosci woli Ojca oraz oddania si¢ braciom w mitosci 1 sprawiedliwos$ci, miejsce
uprzywilejowane winna zajmowac formacja duchowa. Sobor méwi: ,,To zycie w najgtebszym zjednoczeniu z
Chrystusem w Kosciele podtrzymuja pomoce duchowe, wspolne wszystkim wiernym, zwtaszcza czynny udziat
w $wietej liturgii. Tych pomocy powinni $wieccy tak uzywac, aby przy nalezytym spetnianiu swieckich zajec
wsréd zwyczajnych warunkéw zyciowych nie oddzielali od swego zycia facznosci z Chrystusem, ale umacniali
si¢ w niej, wykonujgc swojg prace wedlug woli Bozej”2!4,

Dzisiaj coraz bardziej odczuwa si¢ pilng potrzebe formacji doktrynalnej katolikow $wieckich, nie tylko ze
wzgledu na naturalny proces pogliebiania ich wiary, ale takze na wymog ,,uzasadnienia tej nadziei”, ktéra w
nich jest, wobec $wiata i w obliczu jego powaznych i ztozonych problemoéw. Wynika z tego bezwzgledna
konieczno$¢ systematycznej katechezy, dostosowanej do wieku i roznych sytuacji zyciowych, oraz bardziej
zdecydowana chrzes$cijanska promocja kultury, jako odpowiedz na odwieczne pytania nurtujace cztowieka i
wspotczesne spoteczenstwo.

Rzecza nieodzowng, zwlaszcza dla katolikow §wieckich w rozny sposob zaangazowanych na polu spotecznym i
politycznym, jest doktadniejsza znajomos$¢ spotecznej nauki Kosciota, co wielokrotnie podkreslali Ojcowie
synodalni. Méwigc o zaangazowaniu politycznym $wieckich, Ojcowie wyrazili si¢ w sposob nastepujacy:
,»Azeby §wieccy mogli czynnie realizowac w polityce to szlachetne postanowienie (czyli postanowienie, ze
beda starali si¢ o powszechne uznanie 1 poszanowanie ludzkich i1 chrzes$cijanskich wartosci), nie wystarczy ich
do tego nawotywac, ale trzeba zapewni¢ im nalezng formacj¢ w zakresie ich spotecznego uswiadomienia, a
zwlaszcza w zakresie spotecznej nauki Kosciota, ktora dostarcza zasad refleksji, kryteriow ocen 1 wytycznych
dziatania (por. Kongr. Nauki Wiary, Instrukcja o chrzescijanskiej wolnosci 1 wyzwoleniu, 72). Ta nauka
powinna wejs¢ do programédw katechizacji ogdlnej, formacji specjalistycznej, do programéw szkolnych i
uniwersyteckich. Trzeba jednak pamigtac, ze spoteczna nauka Kosciota jest dynamiczna, a wiec dostosowuje
si¢ do specyficznych warunkow czasu 1 miejsca. Duszpasterze maja prawo i obowigzek gltoszenia zasad
moralnych w odniesieniu do porzadku spotecznego. Natomiast wszyscy chrzes$cijanie majg obowigzek
wystepowania w obronie ludzkich praw. Tym niemniej, tylko $wieccy moga aktywnie uczestniczy¢ w
dziatalnosci partii politycznych”213,

W konteks$cie integralnej i spdjnej formacji katolikow swieckich rozwijanie w sobie ludzkich wartosci jest
szczegblnie wazne dla ich dzialalno$ci misyjnej i apostolskiej. Na ten temat Sobor mowi: ,,Niech rowniez
[$wieccy] cenig sobie wysoko kwalifikacje zawodowe, zmyst rodzinny 1 obywatelski oraz cnoty odnoszace si¢
do zycia spotecznego, jak: uczciwos¢, poczucie sprawiedliwosci, szczeros$¢, uprzejmosé, site ducha, bez
ktorych nie moze si¢ utrzymacé zycie prawdziwie chrzeScijanskie”216,

W dazeniu $wieckich do tej organicznej syntezy zycia, ktdra jest wyrazem jednosci ich istnienia, a zarazem
warunkiem skutecznego spetniania wtasciwej im misji, bedzie ich prowadzit i wspieral Duch Swiety, Duch
jednosci 1 petni zycia.


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p211
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p212
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p213
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p214
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p215
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p216

WSPOLPRACOWNICY BOGA-WYCHOWAWCY

61. W jakich miejscach i przy pomocy jakich srodkéw odbywa si¢ formacja swieckich? Zadaniem jakich osob i
wspolnot jest integralna 1 spdjna formacja §wieckich?

Tak jak wychowanie czlowieka wigze si¢ nierozerwalnie z ojcostwem i macierzynstwem, tak jego formacja
chrzescijanska ma swoje korzenie i site w Bogu Cjcu, ktory kocha i wychowuje swoje dzieci. Tak, Bog jest
pierwszym wielkim wychowawcq swojego Ludu. Méwig nam o tym pigkne stowa z Hymnu Mojzesza: ,,Na
pustej ziemi go znalazl, na pustkowiu, wérod dzikiego wycia, opiekowat si¢ nim i pouczal, strzegt jak zrenicy
oka. — Jak orzet, co gniazdo swoje ozywia, nad pisklgtami swoimi krazy, rozwija swe skrzydta i bierze je, na
sobie samym je nosi — tak Pan sam go prowadzil, nie byto z nim boga obcego” (Pwt 32, 10-12; por. 8, 5).
Boskie dzieto wychowawcze objawia si¢ 1 dopeinia w Jezusie Nauczycielu 1 dociera od wewnatrz do serca
kazdego cztowieka dzigki dynamicznej obecno$ci Ducha Swigtego. Do udziatu w tym dziele wezwany jest
Kosciot Matka, zaréwno jako taki, jak i w poszczegolnych dziedzinach i1 przejawach swojego zycia. W ten
sposob katolicy swieccy sq formowani przez Kosciot i w Kosciele, co si¢ dokonuje na zasadzie wzajemne;j
komunii 1 wspotpracy wszystkich jego cztonkow: kaptandw, zakonnikow 1 samych §wieckich. Tak wiec
wszyscy czlonkowie koscielnej wspolnoty, w calej swej roznorodnosci, otrzymuja w tej dziedzinie od Ducha
Swietego dar ptodnosci i aktywnie z nim wspétpracuja. Tak pisal §w. Metody z Olimpu: ,,Mniej doskonali (...)
sg noszeni 1 formowani, jak w matczynym tonie, przez bardziej doskonatych, azeby byli poczeci i zrodzeni dla
wielkosci i pickna cndt”2, tak jak to si¢ stato w przypadku $w. Pawta, ktory wszedt do Kosciota prowadzony
przez doskonatych chrzescijan (w osobie Ananiasza), po czym sam osiggnal doskonatos¢ i byt duchowym
ojcem tak wielu synow i corek.

Wychowanie jest przede wszystkim dzietem Kosciota powszechnego, w ktorym Papiez pehi role pierwszego
wychowawcy katolikow $wieckich. Do niego, jako do nastepcy Piotra, nalezy zadanie ,,utwierdzania braci w
wierze” przez nauczanie wszystkich wierzacych podstawowych tresci chrzescijanskiego i koscielnego
powotlania i misji. Wszystkie jego stowa nie tylko wyglaszane, ale takze zawarte w dokumentach dykasterii
Stolicy Apostolskiej, winny by¢ stuchane przez swieckich w duchu gotowosci przyjecia ich z mitoscia.

Jeden 1 powszechny Kos$cidt jest obecny w rdznych czgsciach swiata poprzez Koscioty partykularne. W kazdym
z nich osobista odpowiedzialnos¢ za to, co dotyczy swieckich, spoczywa na biskupie, ktoéry winien troszczy¢
si¢ o ich formacj¢ poprzez przepowiadanie Stowa, sprawowanie Eucharystii i sakramentéw 1 kierowanie ich
chrzescijanskim zyciem.

W obrgbie Kosciota partykularnego lub diecezji znajduje si¢ 1 dziata parafia, ktorej przypada istotne zadanie
bezposredniej 1 osobistej formacji katolikow $wieckich. Powotaniem parafii bowiem, ktorej tatwiej nawigzac
kontakt z poszczegolnymi osobami i grupami 0sob, jest wychowywanie swoich cztonkéw w stuchaniu Stowa,
w liturgicznym 1 osobistym dialogu z Bogiem, w braterskiej mitosci, 1 przyblizenie im w sposob bardziej
bezposredni 1 konkretny znaczenia koscielnej komunii i misyjnej odpowiedzialnosci.

W niektorych parafiach, zwlaszcza gdy sg rozlegte badz rozproszone, znaczng pomocg w formacji chrzescijan
stuza mate wspolnoty koscielne, dzigki ktérym do wszystkich zakatkow dociera z catg mocg swiadomosc¢ i
doswiadczenie koscielnej komunii i misji. Ojcowie synodalni stwierdzili ponadto, ze inng formg pomocy moze
by¢ katecheza oso6b ochrzczonych prowadzona w formie katechumenatu i wykorzystujaca pewne elementy
,Rytu chrzescijanskiej inicjacji dorostych”, ktore stuzg odkryciu i przezywaniu ogromnych i nadzwyczajnych
bogactw i odpowiedzialnos$ci wynikajgcych z otrzymanego Chrztu2!8,

W formacji, ktorg §wieccy otrzymuja w diecezji i w parafii, zwlaszcza w zakresie u§wiadomienia sobie
komunii 1 misji, szczegdlnie wazne miejsce zajmuje pomoc wzajemnie §wiadczona sobie przez réznych
cztonkow Kosciota. W tej pomocy wyraza si¢, a zarazem realizuje tajemnica Kosciota, Matki 1
Wychowawczyni. Kaptani, zakonnicy i1 zakonnice powinni wspomagac katolikow $wieckich w ich formac;ji.
Dlatego Ojcowie synodalni zachecili kaptanow i1 kandydatow do kaptanstwa, aby ,,przygotowywali si¢ pilnie do
umiejetnego dziatania na rzecz rozwoju powotania i misji $wieckich”22, Sami $wieccy z kolei mogg i powinni

wspiera¢ pomocg kaptanow 1 zakonnikéw na drodze ich duchowej i1 pasterskiej postugi.
Inne Srodowiska wychowawcze

62. Takze rodzina chrzescijanska, bedac ,,Kosciotem domowym”, jest naturalng i podstawowa szkotg wiary.
Ojciec 1 matka otrzymuja w sakramencie matzenstwa taske i zadanie chrzescijanskiego wychowania dzieci,
wobec ktorych §wiadczg i ktorym przekazujg wartosci tak ludzkie, jak religijne. Dzieci juz wraz z pierwszymi
stowami uczg si¢ chwali¢ Boga, ktérego bliskos¢ odczuwajg jako blisko$¢ kochajacego 1 opiekunczego Ojca, a
wraz z pierwszymi gestami mitosci uczg si¢ takze otwarcia wobec innych i odkrywajg w darze z siebie sens
ludzkiego zycia. W codziennym zyciu rodziny prawdziwie chrzescijanskiej dzieci zdobywaja pierwsze
,doswiadczenie Kosciota”, ktore nastepnie potwierdza si¢ i poglebia wraz z ich stopniowym, aktywnym i
odpowiedzialnym wigczaniem si¢ w zycie szerszej wspolnoty koscielnej 1 spotecznosci swieckiej. Im wigksza


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p217
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p218
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p219

jest $wiadomo$¢ matzonkow i1 rodzicéw chrzescijanskich, ze ich ,,Kosciot domowy” ma swoj udziat w zyciu 1
misji Kosciota powszechnego, tym bardziej w ich dzieciach rozwija si¢ ,,zmyst Ko$ciota” oraz poczucie tego,
jak pigkng jest rzecza odda¢ swoje sity w stuzbe Krélestwu Bozemu.

Waznym miejscem formacji sg takze katolickie szkoty i uniwersytety oraz osrodki odnowy duchowej, ktore
coraz bardziej rozpowszechniajg dzi§ swojg dziatalnos¢. Jak stwierdzili Ojcowie synodalni, w aktualnym
kontekscie spotecznym 1 historycznym, ktéry znamionujg gtebokie przemiany kulturowe, nie wystarcza juz —
skadinad zawsze potrzebny i niezastgpiony — udziat chrzescijanskich rodzicow w zyciu szkoty. Trzeba
przygotowac katolikow swieckich, aby oddawali si¢ dzietu wychowania jako ich prawdziwej i wlasciwej im
misji koscielnej. Nalezy tez tworzy¢ i1 rozwijac ,,wspolnoty wychowawcze” ztozone z rodzicow, nauczycieli,
kaptanow, zakonnikéw, zakonnic oraz przedstawicieli mtodziezy. Pragnac, by szkota w godny sposob spetniata
swoja funkcje formacyjna, §wieccy powinni stanowczo wymagac, od wszystkich i dla wszystkich, prawdziwe;j
wolnosci w dziedzinie wychowania, zapewnionej takze przez stosowne prawodawstwo cywilne22,

Ojcowie synodalni skierowali stowa uznania i zachgty do tych wszystkich §wieckich, mezczyzn i1 kobiet, ktorzy
w duchu obywatelskim i chrzescijanskim prowadza prace wychowawczg w szkotach 1 w instytutach
formacyjnych. Zwrdécili takze uwage na pilng potrzebe tego, by w szkotach katolickich i niekatolickich
nauczyciele i profesorowie dawali prawdziwe swiadectwo Ewangelii poprzez przyktad wlasnego zycia,
kompetencj¢ 1 uczciwos¢ zawodowa, nauczanie inspirowane duchem chrzescijanskim z zachowaniem, rzecz
zrozumiata, autonomii nauki i r6znych jej dziedzin. Niezmiernie wazne jest to, aby badania naukowo-
techniczne prowadzone przez swieckich opieraty si¢ na kryterium stuzby cztowiekowi, uwzgledniajacej petny
wymiar jego wartosci 1 wymogow. W tej dziedzinie Kosciot powierza katolikom $§wieckim zadanie ukazywania
wszystkim wewnetrznej wigzi pomi¢dzy wiarg i nauka, Ewangelig i kulturg cztowieka?2l.

»Synod — czytamy w jednej z Propositiones — odwotuje si¢ do profetycznej roli katolickich szkot 1
uniwersytetow 1 wyraza uznanie dla pracy nauczycieli oraz wyktadowcow, dzisiaj przewaznie ludzi §wieckich,
ktorzy z catym oddaniem zabiegajg o to, by katolickie instytuty ksztaltowaly mezczyzn i kobiety wcielajacych
W swe zycie «nowe przykazanie». ROwnoczesna obecnos¢ kaptanow i1 swieckich, a takze zakonnikow i
zakonnic ukazuje uczniom zywy obraz Kos$ciota i utatwia im poznanie jego bogactwa (por. Kongregacja
Wychowania Katolickiego, «Swiecki wychowawca $wiadkiem wiary w szkoley) 222,

Takze grupy, stowarzyszenia i ruchy maja swoje miejsce w formacji swieckich. Kazde bowiem z tych zrzeszen
przy pomocy sobie wtasciwych metod umozliwia formacj¢ gleboko wszczepiong w dos§wiadczenie zycia
apostolskiego, a rownoczesnie dajg okazj¢ dla integracji, ukonkretnienia i blizszego okreslenia formacji

otrzymywanej przez ich cztonkéw od innych oséb 1 wspolnot.
FORMACJA JAKO WZAJEMNY DAR WSZYSTKICH DLA WSZYSTKICH

63. Formacja nie jest przywilejem zastrzezonym tylko dla niektorych ludzi, ale prawem 1 obowigzkiem
wszystkich. Ojcowie synodalni stwierdzili w zwiagzku z tym, ze ,,mozliwos$¢ formacji nalezy zapewni¢
wszystkim, zwtaszcza ludziom ubogim, ktorzy sami moga by¢ zrodtem formacji dla wszystkich”. I dale;j:
,Formacja powinna korzysta¢ z odpowiednich metod, ktére dopomoga kazdemu w pelnej realizacji ludzkiego i
chrzescijanskiego powotania223,

Majac na wzgledzie realng site oddziatywania i skuteczno$¢ duszpasterstwa, nalezy dba¢ o rozwdj formacji
wychowawcow, organizujac migdzy innymi odpowiednie kursy i specjalne szkoty. Formacja tych, ktorzy majg z
kolei zajac¢ si¢ formacja §wieckich katolikow, jest podstawowym warunkiem zapewnienia formacji o szerokim
zasiegu, ktora bedzie mogla obja¢ wszystkich katolikow $wieckich.

W dziele formacji nalezy zwraca¢ szczegolng uwage na kulture lokalna, zgodnie z wyraznym zaleceniem
Ojcow synodalnych: ,,Chrzescijanska formacja musi w najwyzszym stopniu uwzglednia¢ kulture danego
obszaru, ktéra wnosi wiasny wktad w dzieto formacji i pomaga w ocenie wartosci, zar6wno zawartych w dane;j
tradycji kulturowej, jak i tych, ktore proponuje kultura wspotczesna. Trzeba takze przyktada¢ nalezng wage do
roznych kultur, ktore mogg wspotistnie¢ w tym samym ludzie lub narodzie. Kosciot, Matka i Nauczycielka
ludzi, dotozy wszelkich staran, by ocali¢ — tam, gdzie pojawia si¢ taka koniecznos¢ — kulture mniejszosci
zamieszkujacych posrod wielkich narodow”224,

W dziele wychowania niektore przekonania okazujg si¢ szczegolnie konieczne i ptodne. Przede wszystkim
przekonanie o tym, ze prawdziwg i skuteczng formacj¢ mozna zapewni¢ tylko wtedy, gdy kazdy podejmie i
bedzie rozwijat odpowiedzialno$¢ za wiasng formacje. Odpowiedzialno$¢ ta przybiera zasadniczo postac
,samowychowania”.

Poza tym wazne jest przekonanie, ze kazdy z nas jest celem, a zarazem punktem wyjscia formacji. Im lepiej
jestesmy uformowani, tym bardziej zdajemy sobie sprawe z koniecznosci kontynuowania 1 pogtebiania
formacji oraz tym bardziej jeste§my zdolni do formowania innych.

Szczegoblnie wazna jest §wiadomosé, ze dzieto formacyjne, opierajac si¢ z jednej strony na rozumnym


http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p220
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p221
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p222
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p223
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/christifideles_note.html#p224

wykorzystaniu srodkow 1 metod zaczerpnigtych z nauki o cztowieku, z drugiej — tym bardziej jest skuteczne,
im bardziej poddaje si¢ dziataniu Boga. Albowiem tylko ta latorosl, ktora nie Ieka si¢ by¢ oczyszczana przez

gospodarza, przynosi obfity owoc dla siebie i innych.
APEL I MODLITWA

64. Na zakonczenie tego posynodalnego dokumentu pragne raz jeszcze powtorzy¢ wezwanie ,,gospodarza” z
Ewangelii: Idzcie i wy do mojej winnicy. Mozna powiedzie¢, ze znaczenie Synodu o powolaniu i misji
swieckich zamyka si¢ wlasnie w tym apelu Pana Jezusa, zwroconym do wszystkich ludzi, a w szczegdlnosci do
katolikéw §wieckich, mezczyzn 1 kobiet.

Prace Synodu byty dla kazdego z uczestnikéw obrad wielkim duchowym doswiadczeniem: doswiadczeniem
Kosciota, ktory w $wietle i mocy Ducha Swietego rozpoznaje i przyjmuje odnowione wezwanie swojego Pana,
azeby ukaza¢ wspotczesnemu §wiatu tajemnice swojej komunii i energi¢ swojej zbawczej misji, majac
szczegoblnie na wzgledzie miejsce 1 rolg ludzi §wieckich. Niniejsza Adhortacja ma si¢ przyczyni¢ do tego, aby
we wszystkich Kosciotach rozsianych po §wiecie owoc Synodu byt najobfitszy. Owocem tym bedzie skuteczne
przyjecie apelu Jezusa przez caty Lud Bozy, a w nim — przez katolikow $wieckich.

Zwracam si¢ tedy do wszystkich 1 do kazdego z osobna, do Pasterzy i do wiernych, z gorgcym napomnieniem,
azeby niestrudzenie czuwali, co wigcej, starali si¢ o coraz wicksze zakorzenienie w swym umysle, sercu i zyciu
swiadomosci koscielnej, a wigc swiadomosci tego, ze sg cztonkami Kosciota Jezusa Chrystusa 1 ze uczestnicza
w tajemnicy jego komunii oraz w jego apostolskiej 1 misyjnej mocy.

Szczegoblnie wazne jest to, by wszyscy chrzescijanie mieli $wiadomos$¢ owej niezwyktej godnosci, ktora
otrzymali z Chrztem $§wigtym: §wiadomos$¢ tego, ze przez taske zostaliSmy powotani do stanu umitowanych
dzieci Ojca, ze jestesmy cztonkami ciata Jezusa Chrystusa 1 Jego Kos$ciota, zywymi, swietymi przybytkami
Ducha Swietego. Wstuchajmy sie raz jeszcze ze wzruszeniem i wdzigcznoscia w stowa Jana ewangelisty:
,Popatrzcie, jaka mitoscig obdarzyt nas Ojciec: zostaliSmy nazwani synami Bozymi: 1 rzeczywiscie nimi
jestesmy” (1 J 3, 1).

Ta ,,chrzescijanska nowos¢” dana cztonkom Kosciota, z ktérej bierze poczatek udziatl wszystkich w
kaptanskim, prorockim i krolewskim urzedzie Chrystusa oraz powotanie do swigtosci w mitosci, wyraza si¢ i
realizuje w przypadku katolikéw §wieckich zgodnie z ich ,,$wieckim charakterem”, ktory jest ich ,,specyficzng
wlasciwoscig”.

Koscielna swiadomos¢ zawiera w sobie, obok poczucia wspolnej chrzescijanskiej godnosci, takze poczucie
przynaleznosci do tajemnicy Kosciola-Komunii, stanowigcej podstawowy 1 decydujacy aspekt zycia i misji
Kosciota. Dla wszystkich i dla kazdego goragca modlitwa Jezusa podczas Ostatniej Wieczerzy: ,, Ut unum sint!”,
powinna stawac si¢ codziennie wymagajacym i nieodwotalnym programem zycia i dziatania.

Zywe poczucie koscielnej komunii, bedace darem Ducha Swigtego, ktory takze domaga sie od naszej wolnosci
udzielenia odpowiedzi, wyda swoj cenny owoc w postaci harmonijnego uznania w ,,jednym 1 katolickim”
Kosciele wartosci bogactwa powotan 1 warunkow zyciowych, charyzmatéw, postug, zadan i
odpowiedzialnosci, a takze podejmowanej z wigkszym przekonaniem i bardziej zdecydowanej wspotpracy
miedzy grupami, stowarzyszeniami i ruchami katolikow §wieckich, prowadzacej do solidarnego realizowania
wspolnej zbawczej misji Kosciota. Juz sama w sobie komunia ta jest pierwszym wielkim znakiem obecnosci
Chrystusa Zbawiciela w §wiecie. ROwnoczes$nie za$ pobudza ona do bezposredniej dziatalnosci apostolskiej i
misyjnej Kosciota i jej sprzyja.

U progu trzeciego milenium caly Kosciot — Pasterze 1 wierni — musi bardziej u§wiadomi¢ sobie wtasng
odpowiedzialno$¢ wobec nakazu Chrystusa: ,,IdZcie na caty $wiat i gtoscie Ewangelie wszelkiemu stworzeniu”
(Mk 16, 15), 1 w nowym porywie ozywi¢ swg prace misyjng. Kosciotowi zostato powierzone wielkie,
wymagajgce zaangazowania, wspaniate zadanie nowej ewangelizacji, ktorej $wiat tak bardzo potrzebuje.
Swieccy katolicy musza si¢ czué¢ aktywnymi i odpowiedzialnymi uczestnikami tego dzieta, bedac wezwani do
gloszenia Ewangelii i1 zycia wedtug niej w stuzbie warto$ci oraz potrzeb osoby i spoteczenstwa.

Synod Biskupow, ktory odbyt si¢ w pazdzierniku Roku Maryjnego, zawierzyt swoje prace w sposob szczegdlny
wstawiennictwu Najswietszej Panny, Matki Odkupiciela. Jej tez wstawiennictwu zawierzam teraz duchowa
skutecznos¢ owocoéw Synodu. Na zakonczenie tego posynodalnego dokumentu zwracam si¢ do Najswietsze]
Dziewicy, taczac si¢ z Ojcami i1 ze $wieckimi, oraz ze wszystkimi innymi cztonkami Ludu Bozego. Moje
wezwanie staje si¢ modlitwa.

Najs$wietsza Dziewico,

Matko Chrystusa i Matko Kos$ciota,

z radoscia i podziwem

$piewamy wraz z Toba Magnificat,

Twoja pies$n mitosci i1 dziekczynienia.

Bogu,



ktébrego ,mitosierdzie z pokolenia na pokolenie”,
wraz z Toba dziekujemy

za wspaniate powotanie katolikdéw Swieckich

i za to, ze powierzyl im tak bogata

w swych réznorodnych formach misje,

wzywajac kazdego z nich po imieniu

do zycia w komunii mitoéci

i $wietoéci z Nim samym,

w braterskiej jednosci

wielkiej rodziny dzieci Bozych;

ze postat ich, aby nie$li $wiatio Chrystusa
i by poprzez swoje ewangeliczne zycie

ogien Ducha Swietego

przekazywali catemu $Swiatu.

Dziewico $piewajaca Magnificat,

napeinij ich serca wdziecznos$cia i entuzjazmem
dla tego powotania i dla tej misji.

Pokorna i wielkoduszna , Situzebnico Panska”,
naucz nas swojego oddania

w stuzbie Bogu 1 zbawieniu $wiata.

Otwdrz nasze serca na niezmierzone
horyzonty Krbdlestwa Bozego

i gtoszenia Ewangelii wszelkiemu stworzeniu.
Twoje matczyne serce zna liczne
niebezpieczenstwa i ogrom zta,

ktbére dzisiaj przyttaczaja mezczyzn i kobiety,
ale wie ono takze

o tak licznych dobrych poczynaniach,

o wielkim pragnieniu wartos$ci

i o coraz obfitszych owocach zbawienia.
Panno mezna,

natchnij nas sita ducha i ufnoécia w Bogu,
abysmy umieli przezwyciezad

wszystkie przeszkody,

ktbébre napotykamy wypeiniajac nasza misje.
Naucz nas traktowania rzeczywistosci s$wiata
Z Zywym poczuciem

chrzesé$cijanskiej odpowiedzialnos$ci

i z radosng nadzieja

na przyjscie Krdlestwa Bozego,

nieba nowego i ziemi nowej.

Ty, ktéra z Apostotrami

w wieczerniku trwatas$ na modlitwie,
oczekujac przyjscia Ducha Piecé¢dziesiatnicy,
pro$ o nowe Jego rozlanie

na wszystkich katolikéw Swieckich,

mezczyzn i kobiety,

azeby w peini sprostali swojemu powoltaniu

i swojej misji, wezwani

— jako latoros$le prawdziwego krzewu winnego —
do przynoszenia obfitego owocu

dla zycia $wiata.

Dziewico Matko,

prowadz nas i wspieraj,

abysmy zawsze zyli jak prawdziwi

synowie 1 cérki Kosciota Twojego Syna

i przyczyniali sie do utrwalania tu na ziemi
cywilizacji prawdy 1 mitosci,

zgodnie z wola Boga i dla Jego chwaty.

Amen.

W Rzymie, u $w. Piotra, dnia 30 grudnia 1988 roku, w uroczysto$¢ Swigtej Rodziny Jezusa, Maryi i Jozefa, w
jedenastym roku Pontyfikatu.
Jan Pawel 11, papiez

Copyright © by Polish Bishops Conference






