DO BISKUPOW, DO DUCHOWIENSTWA I WIERNYCH W SETNA ROCZNICE
LISTU APOSTOLSKIEGO 'ORIENTALIUM DIGNITAS' PAPIEZA LEONA XIII
WSTEP

Czcigodni Bracia,Drodzy Synowie i Corki Kosciola

SWIATELO WSCHODU o$wieca Kosciol powszechny, od kiedy rozblysto nad nami
'Wschodzace Stonce' (Lk 1, 78), Jezus Chrystus, nasz Pan, ktorego wszyscy
chrzescijanie wzywaja jako Odkupiciela czlowieka i nadzieje Swiata. To Swiatlo bylo dla
mojego Poprzednika Leona XIII natchnieniem do napisania Listu apostolskiego
Orientalium Dignitas, w ktorym bronil On znaczenia Tradycji wschodnich dla calego
Kosciolal. Kiedy uplywa setna rocznica tego wydarzenia i réznych inicjatyw z nia
zwigzanych, poprzez ktore Papiez ten chcial przyczynié sie¢ do przywrdcenia jednosci ze
wszystkimi chrzescijanami Wschodu, pragne skierowa¢ do Kosciota katolickiego
podobny apel, wzbogacony licznymi doSwiadczeniami wzajemnego poznania i spotkan,
jakie zgromadziliSmy w ostatnim stuleciu. Jesli bowiem wierzymy, ze czcigodna i
starozytna tradycja KoSciolow Wschodnich stanowi integralng czes¢ dziedzictwa
Kosciola Chrystusowego, to katolicy powinni przede wszystkim ja poznawa¢é, by méc si¢
nig karmic i przyczyniac si¢ - kazdy na miare swoich sil - do budowania jednos$ci. Nasi
bracia obrzadkow wschodnich dobrze zdaja sobie sprawe, Ze wraz z braé¢mi
prawostawnymi sa Zywymi nosicielami tej tradycji. Konieczne jest, aby réwniez synowie
i corki Kosciola katolickiego, nalezacy do tradycji lacinskiej, mogli pozna¢ w pelni ten
skarb i dzieki temu dzieli¢ z Papiezem gorace pragnienie przywrocenia Kos$ciolowi i
swiatu pelnego obrazu powszechnos$ci Kosciola, wyrazanej nie przez jedna tylko
tradycje, ani tym bardziej przez jedng wspolnote w przeciwstawieniu do drugiej; i aby
rowniez nam wszystkim bylo dane cieszy¢ si¢ w pelni z tego objawionego przez Boga i
niepodzielnego dziedzictwa Kosciola powszechnego2, ktore przechowywane jest i
wzrasta tak w zyciu Kos$ciolow Wschodu, jak i Zachodu.

Kieruje¢ wzrok ku Orientale Lumen, promieniujgcemu z Jerozolimy (por. 1z 60, 1; Ap
21, 20), miasta, gdzie Slowo Boze, ktore stalo si¢ dla naszego zbawienia czlowiekiem,
Zydem 'pochodzacym (...) z rodu Dawida' (Rz 1, 3; por. 2 Tm 2, 8), umarlo i zostalo
wskrzeszone z martwych. W tym Swietym miescie, kiedy nadszed} dzien Pieédziesiatnicy
i gdy 'znajdowali si¢ wszyscy razem na tym samym miejscu' (Dz 2, 1), Duch Pocieszyciel
zeslany zostal na Maryje i uczniow. Stamtagd Dobra Nowina rozprzestrzenila si¢ po
$wiecie, gdyz napelnieni Duchem Swietym 'glosili odwaznie stowo Boze' (Dz 4,
31).Wychodzac stamtad, od matki wszystkich Kosciotow3, Ewangelia byla gloszona
wszystkim narodom, sposréd ktorych wiele szczyci sie tym, Ze mialo jako pierwszego
swiadka Chrystusowego ktoregos z Apostolow4. W tym mies$cie najrozniejsze kultury i
tradycje znalazly goScine w imi¢ jedynego Boga (por. Dz 2, 9-11). Zwracajac si¢ ku
niemu z tesknotg i wdziecznoscia, odnajdujemy sile i entuzjazm, by ozywi¢
poszukiwanie harmonii w duchu autentyzmu i ré6znorodnosci, ktory jest idealem
KosSciola5.

Papiez, jako syn jednego z narodow slowianskich, szczegolnie mocno odczuwa w sercu
wolanie tych ludéw, do ktorych przybyli dwaj swieci bracia, Cyryl i Metody -
chwalebny przyklad apostoléw jednosci - gloszacy Chrystusa w poszukiwaniu komunii
miedzy Wschodem i Zachodem, mimo trudnosci, ktére juz wowczas przeciwstawialy
sobie czasem oba te Swiaty. Czesto dawalem za przyklad ich dzielo6, zwracajac sie
rowniez do tych wszystkich, ktorzy sq ich dzieémi w wierze i w kulturze. Te rozwazania
pragne teraz rozszerzy¢ i obja¢ nimi wszystkie Koscioly Wschodnie wraz z calym
bogactwem ich wielorakich tradycji. Mysl moja zwraca si¢ ku braciom z Kosciolow
Wschodu, by razem z nimi szuka¢ przekonujacej odpowiedzi na pytania, jakie stawia
sobie dzisiaj czlowiek w kazdym zakatku swiata. Pragne odwola¢ sie do ich dziedzictwa



wiary i Zycia, Swiadomy, Ze nie mozna odstepowacé od drogi jednosci i Ze jest ona
nieodwracalna, podobnie jak Chrystusowe wezwanie do jednosci. 'Drodzy bracia, stoi
przed nami wspolne zadanie, Wschod i Zachéd musza razem powiedzieé: Ne evacuetur
Crux! (por. 1 Kor 1, 17). Niech nie zostanie udaremniony Krzyz Chrystusa, bo jesli
udaremnia si¢ Krzyz Chrystusa, czlowiek zostaje pozbawiony korzeni i nie ma juz
przyszlosci: jest zniszczony! To jest nasze wolanie u kresu XX wieku. Jest to wolanie
Rzymu, wolanie Konstantynopola, wolanie Moskwy. I wolanie calego chrzescijanstwa:
obu Ameryk, Afryki, Azji, wszystkich. Jest to wolanie nowej ewangelizacji'7. Mysl moja
kieruje ku Kosciotlom Wschodu, tak jak czynilo to wielu Papiezy w przeszlo$ci, w
przekonaniu, ze przede wszystkim do nich skierowany jest nakaz zachowania jednoSci
Kosciola i niestrudzonego zabiegania o jedno$¢ chrzescijan tam, gdzie zostala ona
zerwana. Wiez szczegolnie $Scista juz nas laczy. Nieomal wszystko nas laczy8, a przede
wszystkim wspolne szczere pragnienie jednosci.

Do wszystkich Koscioléw Wschodu i Zachodu dociera wolanie dzisiejszych ludzi, ktorzy
pYtaja o sens swego zycia. Dostrzegamy w nim blaganie tych, ktorzy szukajg
zapomnianego i utraconego Ojca (por. Lk 15, 18-20; J 14, 8). Wspolczesny czlowiek
prosi nas dzisiaj, bySmy wskazali mu Chrystusa, ktéry zna Ojca i nam Go objawil (por.
J 8, 55; 14, 8-11). Otwierajac si¢ na pytania Swiata, shuchajac ich z pokora i
wrazliwos$cig, w pelnej solidarnosci z tymi, ktorzy je wyrazaja, jesteSmy powolani do
ukazywania dzi$ stowami i czynami ogromnych bogactw, ktére nasze Koscioly
przechowuja w skarbnicach swych tradycji. Uczmy si¢ od samego Chrystusa, ktory w
czasie swej ziemskiej wedrowki zatrzymywal si¢ wsrod ludzi, shuchal ich i wzruszat sie
widzac, ze sg 'jak owce nie majace pasterza' (Mt 9, 36; Mk 6, 34). Od Niego winniSmy
sie uczy¢ tego pelnego milosci spojrzenia, z jakim jednal ludzi z Ojcem i z samymi soba,
przekazujac im te moc, ktora jako jedyna potrafi uzdrowié calego czlowieka. W obliczu
tego wolania Koscioly Wschodu i Zachodu winny skupi¢ si¢ na tym, co istotne: 'Nie
mozemy stang¢ przed Chrystusem jako Panem dziejow tak podzieleni, jak staliSmy sie¢
podzieleni w ciggu drugiego tysiaclecia. Muszg te podzialy zostaé zastapione przez
zblizenie, porozumienie; musza si¢ zablizni¢ rany na drodze do jednoSci chrzescijan'9.
Niezaleznie od naszych stabosci winniSmy zwroci¢ si¢ ku Niemu, jedynemu
Nauczycielowi, i poprzez uczestnictwo w Jego $mierci oczyS$cic si¢ z przesadnego
przywigzania do uczuc i wspomnien, ktore nie dotyczg wielkich rzeczy uczynionych nam
przez Boga, ale ludzkich zdarzen z przeszlosci, ktorych ci¢zar odczuwamy jeszcze w
naszych sercach. Niech Duch Swiety, obdarzy nas czystym spojrzeniem, aby§my
potrafili razem wyj$¢ naprzeciw czlowieka wspolczesnego, ktory czeka na radosng
nowine. Jesli wobec oczekiwan i cierpien swiata damy odpowiedz zgodng, niosgca
swiatlo i zZycie, przyczynimy si¢ naprawde do bardziej skutecznego gloszenia Ewangelii
wSrod ludzi naszych czaséw.

ROZDZIAL. I - POZNAWAC WSCHOD CHRZESCIJANSKI: DOSWIADCZENIE
WIARY
I. POZNAWAC WSCHOD CHRZESCIJANSKI DOSWIADCZENIE WIARY

'Na Wschodzie i na Zachodzie do badan nad prawdg objawiong stosowano odmienne
metody i podejscie w celu poznania i wyznawania prawd Bozych. Stad nic dziwnego, Ze
niektore aspekty objawionych tajemnic czasem znajduja stosowniejsze ujecie i lepsze
naswietlenie u jednych niz u drugich, tak ze trzeba powiedzie¢, iz te odmienne
sformulowania teologiczne nierzadko raczej si¢ wzajem uzupelniaja, niz
przeciwstawiajq'10. Noszgac w sercu pytania, dgzenia i doSwiadczenia, o ktéorych
wspomnialem, zwracam mysl ku chrzescijanskiemu dziedzictwu Wschodu. Nie
zamierzam opisywac go ani interpretowac: wstuchuje sie w glos Kosciolow Wschodu,



wiem bowiem, Ze s3 one zywymi wyrazicielami skarbu tradycji, ktora przechowuja.
Rozmyslajac nad tym skarbem, dostrzegam w nim elementy niezwykle istotne dla
pelniejszego i bardziej caloSciowego zrozumienia doSwiadczenia chrzescijanskiego, a
zatem dla uzyskania bardziej wyczerpujacej chrzescijanskiej odpowiedzi na
oczekiwania dzisiejszego czlowieka. W stosunku do jakiejkolwiek innej kultury Wschéd
chrzescijanski odgrywa bowiem role wyjatkowa i uprzywilejowana, poniewaz stanowil
pierwotne Srodowisko rodzgcego si¢ Kosciola. Chrzescijanska tradycja wschodnia wigze
si¢ z pewnym sposobem przyjmowania, rozumienia i przezywania wiary w Pana Jezusa.
W tym sensie jest ona bardzo bliska chrze$cijanskiej tradycji Zachodu, ktora rodzi si¢ z
tej samej wiary i nig si¢ karmi. Rozni si¢ jednak od niej w zadziwiajacy i uprawniony
sposéb, gdyz chrzescijanin Wschodu ma wlasny styl odczuwania i rozumienia, a zatem
rowniez oryginalny sposob przezywania swej wiezi ze Zbawicielem. Pragne raczej
przyjrze¢ si¢ z szacunkiem i drzeniem postawie adoracji, jaka przyjmuja te KoScioly,
niz poruszac ten czy inny specyficzny problem teologiczny, ktory wylonil si¢ w ciggu
wiekow jako przedmiot polemik miedzy ludzmi Zachodu i Wschodu. Chrzescijanski
Wschod od samych poczatkow jawi sie jako wewnetrznie zréoznicowany, zdolny przyjac
charakterystyczne rysy kazdej poszczegolnej kultury i zachowujacy najwyzszy szacunek
dla kazdej wspolnoty lokalnej. WinniSmy dziekowaé¢ Bogu z glebokim wzruszeniem za te
przedziwng rozmaitos$¢, ktéra pozwolila utworzy¢ z roznych elementow mozaike tak
bogata i ztozona.

Istnieja pewne rysy tradycji duchowej i teologicznej, wspolne r6znym Kosciolom
Wschodu, ktére wskazujq na ich odmienng wrazliwo$¢ w poréwnaniu z formami
przyjetymi w przekazywaniu Ewangelii na ziemiach Zachodu. Tak je syntetycznie
ujmuje Sobor Watykanski II: 'Powszechnie rowniez wiadomo, z jakim przywiazaniem
chrzescijanie wschodni sprawujg liturgiczne obrzedy, przede wszystkim obrzed
eucharystyczny, Zzrédlo zycia Kosciola i zadatek przyszlej chwaly; przez niego wierni
zkaczeni z biskupem, majacy dostep do Ojca przez Syna, Slowo Wcielone, umeczone i
uwielbione, oraz w szczodrobliwosci Ducha Swietego, dostepuja zjednoczenia z
Przenajswietszg Tréjca, stawszy sie 'uczestnikami Bozej natury' (2 P 1, 4)'11. Z tego
opisu wylania si¢ wschodnia wizja chrzescijanina, ktorego celem jest uczestnictwo w
naturze BozZej poprzez komunie¢ z tajemnicg Tréjcy PrzenajSwietszej. Zarysowuje si¢
tutaj 'monarchia’ Ojca i koncepcja zbawienia zgodna z ekonomia, jaka przedstawia
teologia wschodnia po §w. Ireneuszu z Lyonu i jaka szerzyli Ojcowie kapadoccy12.
Uczestnictwo w zyciu trynitarnym urzeczywistnia si¢ poprzez liturgie¢, a w sposob
szczegOlny przez Eucharystie, tajemnice komunii z uwielbionym cialem Chrystusa,
nasieniem niesSmiertelnoscil3. W przebostwieniu, a przede wszystkim w sakramentach,
teologia wschodnia przypisuje szczegélna role Duchowi Swietemu: moca Ducha
zamieszkujacego w czlowieku przebdstwienie zaczyna si¢ juz na ziemi, stworzenie
zostaje przemienione, a Krolestwo Boze zapoczatkowane. Nauczanie Ojcow
kapadockich o przeboéstwieniu przeszlo do tradycji wszystkich Kosciolow Wschodnich i
stanowi cze$¢ ich wspdlnego dziedzictwa. Mozna to podsumowa¢é¢ mys$la wyrazong juz
przez $w. Ireneusza pod koniec II wieku: Bog stal si¢ Synem Czlowieczym, aby czlowiek
stal sie synem Bozym14. Ta teologia przebdéstwienia pozostaje jedna ze zdobyczy
szczegOlnie drogich wschodniej mysli chrzescijanskiej15. W tej wedrowce
przeboéstwienia poprzedzaja nas ci, ktorych laska i wysilek podejmowany na drodze
dobra uczynily 'bardzo podobnymi' do Chrystusa, mianowicie meczennicy i Swiecilé6.
Wsréd nich szczegdlne miejsce zajmuje Maryja Dziewica, z ktorej wyrosta Rézdzka
Jessego (por. Iz 11, 1). Jest Ona nie tylko Matka, ktora si¢ o nas troszczy, ale Przeczysta,
ktora - jako urzeczywistnienie wielu starotestamentalnych zapowiedzi - jest ikong
Kosciola, symbolem i zadatkiem ludzkosci przemienionej taska, wzorem i niezawodna
nadziejg dla wszystkich, ktorzy zdazaja ku niebieskiemu Jeruzalem17. Chociaz Wschod



uwypukla silnie realizm trynitarny i jego konsekwencje w zyciu sakramentalnym,
zarazem laczy wiare w jedno$¢ natury Bozej z niepoznawalnoscia Bozej istoty. Ojcowie
wschodni glosza zawsze, iZ nie mozna pojaé, czym jest Bog, mozna wiedzie¢ jedynie, ze
On jest, poniewaz objawil sie w dziejach zbawienia jako Ojciec, Syn i Duch Swiety18. To
poczucie niewyslowionej rzeczywistosci Bozej odbija si¢ w sprawo-waniu liturgii, w
ktorej wszyscy wierni chrzescijanskiego Wschodu bardzo mocno odczuwaja sens
tajemnicy. 'Na Wschodzie znajduja si¢ takze bogate tradycje zycia wewnetrznego, ktore
w szczegolny sposéb wyraza zjawisko zycia mniszego. Tam przeciez juz od chlubnych
czasow Ojcow Swietych kwitla duchownos$¢ monastyczna, ktora przeniknela potem na
tereny zachodnie; z niej to jako ze Zrodla wziela poczatek lacinska koncepcja zycia
zakonnego i p6Zniej znajdowala w niej niejednokrotnie nowe sily. Totez jest bardzo
wskazane, by katolicy duzo cze$ciej siegali po te duchowe bogactwa Ojcow wschodnich,
ktore wznosza czlowieka calkowicie ku kontemplacji rzeczy Bozych'19.

EWANGELIA, KOSCIOLY I KULTURY Juz niejednokrotnie podkreslatem, ze pierwsza
wielka warto$¢ przezywana szczegdlnie na Wschodzie chrze$cijanskim polega na tym, ze
zwraca on uwage na ludy i na ich kultury, aby slowo Boga i Jego chwala mogly
rozbrzmiewaé w kazdym jezyku. Poruszylem ten temat w Encyklice Slavorum Apostoli,
gdzie podkreslitem, ze Cyryl i Metody 'pragneli upodobni¢ si¢ pod kazdym wzgledem do
tych, ktorym niesli Ewangelie; naleze¢ do nich i dzieli¢ we wszystkim ich los'20;
'chodzilo 0 nowq metode katechezy'21. Czynigc to, dawali wyraz postawie bardzo
rozpowszechnionej na Wschodzie chrzescijanskim: 'Wcielajac Ewangelie¢ w rodzima
kulture ludéw ewangelizowanych, Swieci Cyryl i Metody polozyli szczegolne zashugi dla
uksztaltowania si¢ i rozwoju tej kutury, a raczej wielu kultur'22. Szacunek i powazanie
dla kultur lokalnych lacza sie¢ u nich z umilowaniem powszechnosci KosSciola, ktora
usiluja niestrudzenie urzeczywistniaé¢. Postawa obu Braci Solunskich jest
charakterystyczna dla starozytnosci chrzescijanskiej, dla stylu dzialania licznych
Kosciolow: objawienie gloszone jest w sposob wlasciwy i staje sie w pelni zrozumiale,
gdy Chrystus mowi jezykami réznych ludéw, tak ze moga one czyta¢ Pismo oraz
spiewac liturgie we wlasnym jezyku, stosujac wlasciwe sobie Srodki wyrazu i odnawiajgc
niejako cud Piec¢dziesigtnicy. W czasach, w ktérych coraz powszechniej uznaje sie
podstawowe prawo kazdego narodu do tego, by wyraza¢ siebie zgodnie z wlasnym
dziedzictwem kultury i mysli, doswiadczenie poszczegélnych Kosciolow Wschodu jawi
si¢ nam jako miarodajny przyklad udanej inkulturacji. Ten przyklad uczy nas, ze jesli
chcemy unikna¢ odradzania si¢ partykularyzmoéw, a takze radykalnych nacjonalizmaéw,
musimy zrozumie¢, iz gloszenie Ewangelii winno by¢ gleboko zakorzenione w specyfice
kultur i rownoczesnie otwarte na wlaczenie si¢ w powszechnos$¢, ktora polega na
wymianie daréw dla wzajemnego wzbogacenia.

MIEDZY PAMIECIA A OCZEKIWANIEMCzesto czujemy si¢ dzisiaj zamknieci w
granicach terazniejszosci: czlowiek jakby zagubil swiadomos¢, ze przynalezy do historii,
ktora go poprzedza i po nim nastepuje. W tym wysilku okreslenia swojego miejsca
miedzy przeszloscig a przyszloscia, z sercem wdziecznym za dobrodziejstwa juz
otrzymane i za te, ktorych oczekujemy, w szczegolnosci Koscioly Wschodu daja
swiadectwo wyjatkowego poczucia ciaglo$ci, ktorego przejawem jest Tradycja i
oczekiwanie eschatologiczne. Tradycja jest dziedzictwem KoSciola Chrystusowego, Zywa
pamiecia o Zmartwychwstalym, ktorego spotkali i o ktorym dali Swiadectwo
Apostolowie; przekazali oni Zzywa pamie¢¢ o Nim swym nastepcom w nieprzerwanej linii,
poreczonej sukcesja apostolska przez nalozenie rak, az do Biskupow dzisiejszych.
Wyraza si¢ ona w dziedzictwie historycznym i kulturowym kazdego Kosciola,
uksztaltowanym przez swiadectwo meczennikow, ojcow i Swietych, jak tez przez zywa
wiare wszystkich chrzescijan w ciagu wiekow, az do naszych dni. Nie chodzi tu o
powtarzanie niezmiennych formul, ale o dziedzictwo, ktore zachowuje zywy, pierwotny



rdzen kerygmatyczny. To Tradycja broni Kos$ciél przed niebezpieczenstwem
przyswajania sobie jedynie zmiennych opinii i porecza ich pewnos$¢ oraz ciaglosé. Kiedy
zwyczaje i praktyki wlasciwe kazdemu Kosciotowi traktuje sie jako co$ nienaruszalnego,
z pewnoscia grozi to Tradycji pozbawieniem jej charakteru rzeczywisto$ci zywej,
wzrastajacej i rozwijajacej sie, ktéry Duch Swiety jej zapewnia wlasnie po to, aby
przemawiala do ludzi wszystkich czasow. I tak jak wzrasta Pismo wraz z czytajacym
je23, podobnie kazdy inny element zywego dziedzictwa Kosciola jest coraz lepiej
pojmowany przez wierzacych i wzbogaca si¢ nowymi zdobyczami dzieki wiernosci i
ciaglosci24. Jedynie pelne religijnej czci przyswojenie sobie z postuszenstwem wiary
tego, co Kosciol nazywa 'Tradycja’, pozwoli jej wlaczy¢ sie gleboko w rozne sytuacje i
warunki historyczno-kulturowe25. Tradycja nie jest nigdy samg tylko tesknotg za
rzeczami czy formami z przeszloSci ani tez zalem za utraconymi przywilejami, ale zywg
pamiecia Oblubienicy, zachowywanej w wie-cznej mlodoSci przez Milos¢, ktora w niej
trwa. Jesli Tradycja zapewnia nam ciaglos¢ z przyszloscia, oczekiwanie eschatologiczne
otwiera nas na Bozg przyszlos¢. Kazdy Kosciol winien zwalcza¢ pokuse absolutyzowania
tego, czego dokonuje, a zatem samowychwalania siebie czy ulegania smutkowi. Czas
bowiem nalezy do Boga, a wszystko, co si¢ dzieje, nie utozsamia si¢ nigdy z pelnia
Kroélestwa, ktore jest zawsze darem otrzymanym bez Zadnej zastugi. Pan Jezus
przyszedl, aby umrzeé za nas, i zmartwychwstal, podczas gdy stworzenie, w nadziei juz
zbawione, cierpi jeszcze bole rodzenia (por. Rz 8, 22); ten sam Pan powrdci, by
przekazaé kosmos Ojcu (por. 1 Kor 15, 28). Tego powrotu Kos$ciél przyzywa, czego
szczeg6lnym Swiadkiem jest mnich i zakonnik. Wschéd wyraza w zywy sposéb
rzeczywistos¢ Tradycji i oczekiwania. W szczegolnoSci cala jego liturgia jest pamiatka
zbawienia i wzywaniem powrotu Pana. Jesli Tradycja uczy Koscioly wiernosci temu, co
je zrodzilo, to oczekiwanie eschatologiczne pobudza je, by byly tym, czym jeszcze nie sg
w pelni i czym majq si¢ sta¢ zgodnie z wolg Pana, a zatem by szukaly zawsze nowych
drog wiernosci, przezwyciezajac pesymizm, poniewaz sq skierowane ku Bozej nadziei,
ktora nie zawodzi. WinniSmy ukazywa¢ ludziom pi¢kno pamiegci - t¢ moc, ktora
otrzymujemy od Ducha i ktéra czyni nas Swiadkami, poniewaz jesteSmy synami
swiadkow, da¢ im odczu¢ smak wspanialych dziel, ktére Duch rozsial w dziejach
ludzkosci; ukazaé, ze to wlasnie Tradycja je zachowuje, dajac w ten sposéb nadzieje
tym, ktorzy cho¢ nie doczekali si¢ uwienczenia sukcesem swoich dobrych dazen, wiedza,
iz kto$ doprowadzi je do spelnienia; wowczas czlowiek bedzie si¢ czul mniej samotny,
mniej zamkniety w ciasnym kregu wlasnego dzialania.

MONASTYCYZM JAKO WZORZEC ZYCIA CHRZTEMChcialbym teraz spojrzeé¢ na
rozlegly krajobraz chrzescijanskiego Wschodu z pewnego szczegolnego 'wzniesienia',
ktore pozwala dostrzec wiele jego rysow. Jest nim monastycyzm. Na Wschodzie
monastycyzm zachowal wielkg jednos$¢, nie zaznajac, tak jak w przypadku Zachodu,
tworzenia si¢ wielorakich form zycia apostolskiego. R6zne formy Zycia monastycznego,
od Scislego cenobityzmu, tak jak go pojmowali Pachomiusz czy Bazyli, do najbardziej
rygorystycznego eremityzmu, praktykowanego na przyklad przez Antoniego czy
Makarego Egipskiego, odpowiadaja raczej roznym etapom drogi duchowej, a nie
réznym wyborom stanu zycia. Wszyscy oni odwoluja si¢ do monastycyzmu jako takiego,
niezaleznie od tego, w jakiej formie on si¢ wyraza. Poza tym monastycyzm nie byl
pojmowany na Wschodzie jedynie jako odrebny stan, wlasciwy jednej kategorii
chrzescijan, ale zwlaszcza jako punkt odniesienia dla wszystkich ochrzczonych, wedlug
miary daréw udzielonych kazdemu przez Pana, jawigc si¢ jako emblematyczna synteza
chrzescijanstwa. Kiedy Bog powoluje do oddania si¢ Jemu w sposéb calkowity, tak jak
w przypadku Zycia monastycznego, czlowiek moze osiagnaé najwyzszy stopien tego, co
wrazliwo$¢, kultura i duchowos$¢ sa w stanie wyrazi¢. Dotyczy to tym bardziej
Kosciolow Wschodnich, dla ktorych monastycyzm byl doSwiadczeniem



fundamentalnym i w ktérych rozkwita takze dzisiaj, gdy tylko konczq si¢
przesladowania i serca moga wznosi¢ si¢ swobodnie ku niebu. Monaster jest miejscem
profetycznym, w ktorym stworzenie staje si¢ chwalg Boga, a przykazanie miloSci
konkretnie przezywanej staje si¢ idealem wspolzycia miedzy ludzmi, oraz gdzie czlowiek
bez trudnosci i przeszkod szuka Boga, stajac si¢ odniesieniem dla innych, noszac ich w
swym sercu i pomagajac im w poszukiwaniu Boga. Chcialbym réwniez przypomnie¢
wspaniale swiadectwo mniszek na chrzescijanskim Wschodzie. Ukazalo ono wzér
dowartoSciowania pierwiastka kobiecego w KoSciele, przelamujgc nawet mentalnos¢
epoki. W czasie niedawnych przesladowan, przede wszystkim w krajach Europy
Wschodniej, kiedy liczne monastery meskie zostaly przemoca zamkniete, monastycyzm
zenski utrzymywal plonaca pochodnie¢ zycia mniszego. Charyzmat mniszki, wraz z jej
specyficznymi cechami, jest widzialnym znakiem owej macierzynskosci Boga, do ktorej
czesto odwoluje sie Pismo Swiete. Patrzac zatem na monastycyzm, zamierzam
wyodrebni¢ w nim te wartosci, o ktorych sadze, ze odgrywajq dzis szczegélnie wazna
role w ukazywaniu wkladu Wschodu chrzescijanskiego w pielgrzymowanie Kosciota
Chrystusowego ku Krolestwu. Cho¢ niektore z tych elementow nie naleza wylacznie do
doswiadczenia monastycznego czy do dziedzictwa Wschodu, czesto nabieraja w nim
szczegolnego charakteru. Staramy sie zreszta podkresli¢ znaczenie nie wylacznosci, ale
wzajemnego wzbogacania si¢ tym, co jedyny Duch wzbudzil w jedynym Kosciele
Chrystusowym. Monastycyzm stanowil zawsze samo serce Kosciotow Wschodnich:
pierwsi mnisi chrzescijanscy pojawili si¢ na Wschodzie, a Zycie monastyczne bylo
integralng czescia wschodniego lumen, przekazanego na Zachdéd przez wielkich Ojcéow
nie podzielonego Kosciola26. Silnie zaznaczajace si¢ wspolne rysy, ktore lgcza
doswiadczenie monastyczne Wschodu i Zachodu, czynig z tego do$wiadczenia wspanialy
pomost braterstwa: jedno$¢ istniejaca w tej dziedzinie jasnieje bardziej nawet, niz
mozna to dostrzec w dialogu miedzy Kosciolami.

POMIEDZY SLOWEM A EUCHARYSTIAMonastycyzm objawia w sposob szczegolny,
ze zycie osadzone jest miedzy dwoma biegunami: Slowem Bozym i Eucharystig.
Oznacza to, zZe jest on zawsze, roOwniez w swoich formach eremickich, rownocze$nie
osobista odpowiedzia na powolanie indywidualne oraz wydarzeniem koscielnym i
wspolnotowym. Wlasnie Stlowo Boze jest punktem wyjscia dla mnicha - Slowo, ktore
wola, ktore wzywa, ktore stawia pytania, tak jak to sie stalo w przypadku Apostolow.
Kiedy Slowo dociera do czlowieka, rodzi si¢ postuszenstwo, to znaczy takie stuchanie,
ktore zmienia zycie. Kazdego dnia mnich karmi si¢ chlebem Slowa. Pozbawiony go, jest
jakby umarly i nie ma juz nic do przekazania braciom, poniewaz Slowo jest
Chrystusem, do ktorego mnich, zgodnie ze swoim powolaniem, ma si¢ upodabniad¢.
Rowniez wowczas, gdy Spiewa ze swymi braé¢mi modlitwe uswiecajacq czas, nadal
przyswaja sobie Slowo. Przebogata hymnografia liturgiczna, ktéra shusznie chlubig si¢
wszystkie Koscioly chrzescijanskiego Wschodu, jest niczym innym jak tylko
kontynuacja Slowa przeczytanego, zrozumianego, przyswojonego i na koniec
wySpiewanego: hymny te s3 w znacznej mierze piegknymi parafrazami tekstu biblijnego,
ktore dzieki doswiadczeniu jednostki i wspdlnoty zostaly przetworzone i nabraly
osobistego charakteru. W obliczu ogromu Bozego milosierdzia mnichowi nie pozostaje
nic innego, jak tylko glosi¢ sSwiadomos$¢ wlasnego radykalnego ubdstwa, ktore staje sie
jednoczesnie blaganiem i okrzykiem radosci z powodu zbawienia tym bardziej
wspanialomyslnego, Ze nieosiggalnego z otchlani ludzkiej nedzy27. Dlatego wlasnie
blaganie o przebaczenie i uwielbienie Boga stanowi w znacznej czesci tresé¢ modlitwy
liturgicznej. Chrzescijanin pograzony jest w zdumieniu wobec tego paradoksu,
ostatniego z niekonczacej sie serii, ktora z wdzieczno$cig wyslawia jezyk liturgii:
Niezmierzony staje sig ograniczony; Dziewica rodzi Syna; poprzez Smier¢ Ten, ktory jest
zyciem, zwycieza na zawsze Smierc; na wysokosciach niebios ludzkie cialo po prawicy



Ojca. U szczytu tego modlitewnego doswiadczenia znajduje sie Eucharystia, drugi
biegun nieodlacznie zwiazany ze Slowem jako miejsce, w ktorym Slowo staje si¢ Cialem
i Krwia, jako niebianskie doswiadczenie, w ktorym Slowo staje si¢ na nowo
wydarzeniem. W Eucharystii objawia si¢ w calej swej glebi natura KoS$ciola, wspélnoty
zwolanych na zgromadzenie, by stawi¢ dar Tego, ktory jest ofiarnikiem i ofiara:
uczestniczac w Swietych Tajemnicach, staja sie oni 'krewnymi'28 Chrystusa,
antycypujac doSwiadczenie przebdstwienia poprzez nierozlaczng wiez, jaka laczy w
Chrystusie Bostwo i czlowieczenstwo. Eucharystia jest jednak rowniez tym, co
antycypuje przynaleznos¢ ludzi i rzeczy do niebieskiego Jeruzalem W ten sposéb
objawia ona calkowicie swa nature eschatologiczng: jako zywy znak tego oczekiwania
mnich kontynuuje w liturgii i doprowadza do pelni wezwanie Kosciola, Oblubienicy,
ktora blaga o powrdt Oblubienca w 'marana tha' stale powtarzanym nie tylko stowami,
ale calym zyciem.

LITURGIA DLA CALEGO CZLOWIEKA I DLA CALEGO KOSMOSUW
doswiadczeniu liturgicznym Chrystus Pan jest Swiatloscia, ktora oswieca droge i
objawia przejrzysto$¢ kosmosu, podobnie jak w Pismie Swietym. Wydarzenia
przesziosci odnajduja w Chrystusie swoj sens i pelni¢, a stworzenie okazuje si¢ tym,
czym jest: zbiorem znakow, ktore jedynie w liturgii znajduja swoje spelnienie i
ostateczne przeznaczenie. Oto dlaczego liturgia jest niebem na ziemi i poprzez nia
Stowo, ktore przyjelo cialo, przenika materie swa zbawcza moca, ktéora objawia sie w
pelni w sakramentach: w ten sposob stworzenie przekazuje kazdemu moc udzielong mu
przez Chrystusa. Tak wlasnie Pan, zanurzony w Jordanie, udziela wodom mocy, by
mogly stuzy¢ do odradzajacego obmycia w Chrzcie29. W tej perspektywie modlitwa
liturgiczna na Wschodzie wykazuje wielka zdolnos¢ do ogarniecia calej osoby ludzkiej:
tajemnica jest wyslawiana ze wzgledu na wzniostos¢ swej tresci, ale rowniez z goracym
uczuciem, ktore wzbudza w sercu zbawionej ludzkosci. W liturgii takze cialo jest
wezwane do oddawania czci, a piekno, ktére na Wschodzie jest jednym z
nawspanialszych sposobéw wyrazania Boskiej harmonii i wzorcem przemienionej
ludzkos$ci30, ujawnia sie wszedzie: w ksztaltach swiatyni, dzwiekach, kolorach,
swiatlach, zapachach. Przedluzona celebracja nabozenstwa, powtarzajace si¢ wezwania
- to wszystko wyraza stopniowe utozsamianie si¢ calej osoby ze sprawowanym
misterium. Modlitwa KosSciola staje si¢ juz w ten sposéb uczestnictwem w liturgii
niebianskiej, zadatkiem ostatecznego stanu szczesliwosci. To integralne
dowartoSciowanie osoby, obejmujace jej elementy racjonalne i uczuciowe, w 'ekstazie' i
immanencji, jest dzi$ bardzo potrzebne, stanowi bowiem wspaniala szkole rozumienia
sensu rzeczywistosci stworzonych: nie sa oni ani absolutem, ani siedliskiem grzechu i
niegodziwosci. W liturgii rzeczy objawiaja swa wlasng nature daru, ktéory Stworca
ofiaruje ludzkosci: 'A Bog widzial, ze wszystko, co uczynil, bylo bardzo dobre' (Rdz 1,
31). Cho¢ wszystko to naznaczone jest dramatem grzechu, ktéry obciaza materie i
zmniejsza jej przejrzystosé, to jednak zostaje ona odkupiona we Wcieleniu i staje sie¢ w
pelni teoforyczna, czyli zdolna do wprowadzenia nas w relacje z Ojcem: ta wlasciwosé w
najwyzszym stopniu ujawnia si¢ w Swietych tajemnicach, w Sakramentach Kosciola.
Chrzescijanstwo nie odrzuca materii; przeciwnie, cielesnos¢ zostaje w pelni
dowartosciowana w akcie liturgicznym, gdzie ludzkie cialo ukazuje swa wewnetrzna
nature $wiatyni Ducha i jednoczy si¢ z Panem Jezusem, ktory rowniez przyjat cialo dla
zbawienia Swiata. Nie oznacza to absolutnego gloryfikowania wszystkiego, co fizyczne,
bo dobrze wiemy, jaki nieporzadek wniost grzech w harmonie ludzkiej istoty. Liturgia
ukazuje, ze cialo, uczestniczac w tajemnicy Krzyza, zmierza ku przemienieniu, ku
pneumatyzacji: na gorze Tabor Chrystus ukazuje je w pelnym blasku - takie, jakim ma
sie znowu sta¢ zgodnie z wolg Ojca. Rowniez rzeczywistos¢ kosmiczna zostaje powolana
do dzigkczynienia, bo caly kosmos jest wezwany do odnowy w Chrystusie Panu. W tej



koncepcji wyraza si¢ wywazona i piekna nauka o godnosci, poszanowaniu i celu
stworzenia, a w szczegdlnosci ciala ludzkiego. Dzigki jednoczesnemu odrzuceniu
wszelkiego dualizmu i wszelkiego kultu przyjemnosci jako samoistnego celu, cialo staje
si¢ miejscem oSwieconym przez laske, a tym samym rzeczywistoscia w pelni ludzka.
Temu, kto szuka autentycznej relacji z samym soba i z kosmosem, tak czesto jeszcze
znieksztalconej przez egoizm i zachlannos$¢, liturgia wskazuje droge do rownowagi
wlasciwej dla nowego czlowieka i zacheca do poszanowania eucharystycznego
potencjalu Swiata stworzonego: jest on przeznaczony do tego, by by¢ wywyzszony w
Eucharystii Pana, w Jego tajemnicy Paschy obecnej w ofierze oltarza.

WLASCIWE ROZEZNANIE W ODKRYWANIU SAMYCH SIEBIEKu Chrystusowi,
Bogu-Czlowiekowi, kieruje si¢ wzrok mnicha: w zeszpeconym obliczu Meza boleSci
dostrzega on juz proroczg zapowiedz przemienionego oblicza Zmartwychwstalego.
Oczom oddanym kontemplacji Chrystus objawia si¢ tak jak kobietom z Jerozolimy,
ktore przyszly, aby kontemplowa¢é tajemnicze wydarzenia na Kalwarii. Uformowany w
tej szkole wzrok mnicha przyzwyczaja si¢ do kontemplowania Chrystusa takze w
ukrytym wnetrzu stworzenia i ludzkiej historii, ktéra rowniez obejmuje jego stopniowe
upodabnianie si¢ do Chrystusowej pelni. W ten sposéb wzrok, przemieniony stopniowo
przez obecno$¢ Chrystusa uczy si¢ odrywa¢ od tego, co zewnetrzne, od zametu zmystow,
czyli od wszystkiego, co odbiera czlowiekowi owg lekkos¢, otwierajaca go na dzialanie
Ducha. Zdazajac ta droga, czlowiek jedna si¢ z Chrystusem przez nieustanny proces
nawrocenia: przez Swiadomos¢ wlasnego grzechu i oddalenia od Pana, ktora staje sie
skruchg serca, symbolem wlasnego chrztu, zbawienng woda lez; przez milczenie oraz
poszukiwanie i przyjecie wewnetrznego spokoju, w ktorym serce uczy sie bi¢ w rytmie
Ducha, odrzucajac wszelka dwulicowos$¢ czy dwuznacznosé. Gdy czlowiek staje si¢ coraz
bardziej powsciagliwy i rzeczowy, coraz bardziej przejrzysty dla samego siebie, moze
popas¢ w pyche i nieustepliwos¢, jesli dojdzie do przekonania, ze wszystko to jest
owocem jego ascetycznych wysilkow. Rozeznanie duchowe polaczone z nieustannym
oczyszczeniem si¢ uczyni go wowczas pokornym i lagodnym, uswiadomi mu, ze pojmuje
jedynie jakas czastke tej prawdy, ktora go nasyca, gdyz jest darem Oblubienca, ktory
sam jeden daje pelnie¢ szczescia. Czlowiekowi, ktory szuka sensu zycia, Wschéd udziela
tej lekcji, jak poznawac siebie i by¢ wolnym, milowanym przez Jezusa, ktory
powiedzial: '"Przyjdzcie do Mnie wszyscy, ktorzy utrudzeni i obciazeni jestescie, a Ja was
pokrzepie¢' (Mt 11, 28). Szukajacym wewnetrznego uzdrowienia mowi On, by nie
ustawali w poszukiwaniu: bo jesli intencja jest czysta, a droga uczciwa, to ostatecznie
oblicze Ojca da si¢ im rozpoznaé, jest bowiem wyryte w glebi ludzkiego serca.

OJCIEC W DUCHUDrogi mnicha zazwyczaj nie wyznacza jedynie wysilek osobisty, ale
utrzymuje on lgczno$¢ z ojcem duchownym, ktéremu powierza si¢ z synowska ufnoscia,
w przekonaniu, Ze w nim objawia si¢ dobrotliwe, ale wymagajace ojcostwo Boga. Posta¢
ta nadaje monastycyzmowi wschodniemu niezwykla elastycznos¢: dzieki ojcu
duchownemu droga kazdego mnicha odznacza si¢ bardzo indywidualnym tempem,
rytmem i sposobem poszukiwania Boga. Wlasnie posta¢ ojca duchownego, ktory laczy i
wprowadza harmoni¢, pozwala monastycyzmowi na wielka roznorodnos¢, wyrazajacq
sie w formach cenobickich i eremickich. Monastycyzm na Wschodzie mégl w ten sposéb
spelni¢ oczekiwania kazdego KoSciola w réznych okresach jego dziejow31. W tym
poszukiwaniu Wschéd uczy nas w sposéb szczegdlny, ze istnieja bracia i siostry, ktorym
Duch Swiety udzielil daru kierownictwa duchowego: sa oni cennymi punktami
odniesienia, poniewaz patrza okiem milosci, jakim stale spoglada na nas Bog. Nie chodzi
tu o rezygnacje z wlasnej wolnosci i poddanie si¢ kierownictwu innych: chodzi o
wykorzystanie znajomosci serca, ktora jest prawdziwym charyzmatem, by otrzyma¢
pomoc, udzielang z lagodnoscia i stanowczoS$cig, w poszukiwaniu drogi do prawdy. Nasz
swiat bardzo potrzebuje ojcow. Czesto ich odrzucal, bo wydawali mu si¢ malo



wiarygodni albo ich wzorzec zdawal si¢ juz przestarzaly i malo pociagajacy dla
dzisiejszej mentalnos$ci. Z wielkim trudem przychodzi mu jednak znalezé nowych ojcéow
i z tego powodu cierpi lek i niepewnosé, nie majgc wzorcéw ani punktéw odniesienia.
Ten, kto jest ojcem w Duchu, jesli jest nim naprawde - a lud Bozy zawsze wykazywal, ze
umie to rozpoznac - nie bedzie czynil innych podobnymi sobie, ale pomoze im znalez¢
droge do Krolestwa. Niewatpliwie rowniez Zachodowi zostal dany wspanialy dar zycia
monastycznego, meskiego i Zenskiego. Ono takze posiada skarb kierownictwa w Duchu,
ktory nalezy doceni¢. Niechaj w tym Srodowisku oraz wszedzie tam, gdzie laska
ksztaltuje tego rodzaju cenne narzedzia wewnetrznego dojrzewania, osoby
odpowiedzialne staraja sie rozwija¢ i wykorzystywac ten dar, by wszyscy mogli mie¢ do
niego dostep: doswiadczg wowczas, jakim pocieszeniem i jakim wsparciem jest dla ich
drogi wiary ojcostwo w Duchu32.

KOMUNIA I SLUZBAMnich, poprzez stopniowe odrywanie si¢ od tego, co w $§wiecie
utrudnia mu jednos$¢ z Bogiem, odnajduje Swiat jako odbicie piekna Stwércy i milosci
Odkupiciela. W swej modlitwie wyglasza epiklez¢ Ducha nad Swiatem i jest pewny, ze
zostanie wyshuchany, poniewaz uczestniczy w modlitwie samego Chrystusa. Dzi¢ki temu
czuje, Ze rodzi si¢ w nim gleboka milos¢ do ludzkosci, ta mitosé, ktora modlitwa na
Wschodzie tak czesto stawi jako przymiot Boga, przyjaciela ludzi, ktory nie zawahal sie
ofiarowac swego Syna, aby Swiat zostal zbawiony. W tej postawie dane jest niekiedy
mnichowi kontemplowa¢ ten swiat juz przemieniony przebéstwiajacym dzialaniem
Chrystusa, ktéry umart i zmartwychwstal. Mnich jest zawsze w istocie czlowiekiem
komunii, jakikolwiek bylby sposob zycia wskazany mu przez Ducha Swietego. Mianem
komunii okreslano od starozytnosci rowniez monastyczny styl zycia cenobickiego.
Monastycyzm ukazuje nam, Ze nie ma autentycznego powolania, ktére by nie rodzilo si¢
z Kosciola i dla Ko$ciola. Swiadectwem tego jest dos§wiadczenie wielu mnichow, ktérzy
zamknieci w swoich celach, wyrazaja w modlitwie niezwykle umilowanie nie tylko osoby
ludzkiej, ale kazdego stworzenia, blagajac nieustannie, aby wszystko zwrécilo si¢ ku
zbawczemu nurtowi mitosci Chrystusowej. Ta droga wewnetrznego wyzwolenia przez
otwarcie si¢ na blizniego czyni z mnicha czlowieka milosci. Uczac si¢ od apostola Pawla,
ktory wskazuje, ze milo$¢ jest wypelnieniem prawa (por. Rz 13, 10), we wschodnich
wspolnotach monastycznych zawsze zwazano na to, aby zapewni¢ wyzszo$¢ milosci w
stosunku do wszelkiego prawa. Milos¢ ta objawia si¢ przede wszystkim w shuzbie
wspolbraciom, jak réwniez w stuzbie wspolnocie ko$cielnej, w formach zmieniajacych
sie w zaleznoSci od czasu i miejsca i obejmujacych wszystko: od dziel spolecznych az po
wedrowne gloszenie Stowa. Kos$cioly Wschodu bardzo ofiarnie spelnialy te zadania,
poczynajac od ewangelizacji, ktora jest najwznioSlejsza postuga, jaka chrzescijanin
moze odda¢ bratu, i podejmujac nastepnie liczne inne formy postugi duchowej i
materialnej. Mozna nawet powiedzie¢, Ze monastycyzm byl w starozytnosci - i wielekroé¢
rowniez w pézniejszych czasach - uprzywilejowanym narzedziem ewangelizacji
narodow.

CZL.OWIEK W RELACJI DO BOGAZycie mnicha thumaczy jedno$é, jaka istnieje na
Wschodzie miedzy duchowoscia a teologia: chrzescijanin, a w szczeg6lno$ci mnich, nie
tyle szuka prawd abstrakcyjnych, ile uswiadamia sobie, Ze tylko jego Pan jest Prawda i
Zyciem, a takze jego Droga (por. J 14, 6) do osiagniecia ich obu; poznanie i uczestnictwo
sq wiec jedyng rzeczywistoscia: od osoby do Boga w Trzech Osobach poprzez Wcielenie
Stowa Bozego. Wschod pomaga nam opisa¢ - z wielkim bogactwem elementow -
chrze$cijanskie znaczenie osoby ludzkiej. Skupia si¢ ono wokot Wcielenia, z ktorego
czerpie Swiatlo samo stworzenie. W Chrystusie, prawdziwym Bogu i prawdziwym
czlowieku, objawia si¢ pelnia ludzkiego powolania: Slowo przyjelo czlowieczenstwo, aby
czlowiek mogl staé si¢ Bogiem. Czlowiek, ktory ciagle doSwiadcza gorzkiego smaku
swojego ograniczenia i grzechu, nie uskarza si¢ ani nie zadrecza, bo wie, ze w jego



wnetrzu dziala moc Boza. Chrystus przyjal czlowieczenstwo bez rozdzielania go od
natury Boskiej ani tez pomieszania z nig33, dzi¢eki czemu czlowiek nie jest pozostawiony
sam sobie i nie musi wielokrotnie i czesto nadaremnie probowa¢ niemozliwej wspinaczki
do nieba: istnieje bowiem to sanktuarium chwaly, ktérym jest najSwietsza Osoba Pana
Jezusa, gdzie to co Boskie i to co ludzkie spotyka si¢ w uscisku, ktory nigdy nie zostanie
rozerwany: Slowo stalo si¢ cialem, podobnym do nas we wszystkim oprécz grzechu. Ono
napelnia BoskoS$cig chore serce ludzkosci i udzielajac jej Ducha Ojca uzdalnia je, by
przez taske stalo si¢ Bogiem. Skoro objawil nam to Syn, mamy mozliwos¢ zblizenia si¢
do tajemnicy Ojca, ktory jest poczatkiem jednos$ci przez milos¢. Tréjca Przenajswietsza
jawi si¢ nam zatem jako wspodlnota miloSci: pozna¢ takiego Boga znaczy pragngé
goraco, aby przemawial On do Swiata, aby siebie udzielal; a historia zbawienia nie jest
niczym innym, jak historia milosci Boga do stworzenia, ktére On umilowal i wybral,
pragnac, by bylo 'zgodne z ikong ikony' - jak to ujmuje intuicja Ojcéw wschodnich64 -
czyli uksztaltowane na obraz Obrazu, ktérym jest Syn, i doprowadzone do doskonalej
jednosci przez Uswieciciela, Ducha milo$ci. Nawet wowczas, gdy czlowiek grzeszy, ten
Boég szuka go i kocha, aby wzajemna relacja nie ulegla rozbiciu i milos¢ trwala nadal.
Boég kocha czlowieka w tajemnicy Syna, ukrzyzowanego przez Swiat, ktory Go nie
poznal, ale wskrzeszonego przez Ojca jako trwala rekojmia tego, ze nikt nie moze zabi¢
milosci, bo kazdy, kto ma w niej udzial, jest ogarniety chwala Bozg: tego wlasnie
Czlowieka, przemienionego przez milos¢, uczniowie ogladali na Taborze; my wszyscy
zas$ jesteSmy powolani, aby by¢ tym czlowiekiem.

MILCZENIE, KTORE JEST ADORACJATajemnica ta pozostaje jednak ciagle zakryta
i przeslonieta milczeniem35, by zapobiec tworzeniu bozka w miejsce Boga. Jedynie
poprzez stopniowe oczyszczanie Swiadomosci komunii czlowiek bedzie mogl spotkaé
Boga i w wieczystym zjednoczeniu uswiadomié sobie uczestnictwo w tej samej naturze
milosci. Rodzi si¢ w ten sposob to, co nazywamy apofatyzmem Wschodu
chrzescijanskiego: im bardziej czlowiek wzrasta w znajomosci Boga, tym bardziej
pojmuje Go jako tajemnice¢ niedostepna, nieuchwytna w swej istocie. Nie nalezy tego
myli¢ z niejasnym mistycyzmem, w ktorym czlowiek gubi si¢ w zagadkowej,
bezosobowej rzeczywistosci. Przeciwnie, chrzescijanie Wschodu zwracaja si¢ do Boga
jako do Ojca, Syna i Ducha Swietego - zywych Os6b, dyskretnie obecnych, ku ktérym
kieruja liturgiczng doksologie - uroczystg i pokorng, majestatyczng i prostg.
Chrzescijanin Wschodu jest jednak swiadom, ze mozna nawigzaé kontakt z ta
rzeczywistoscia jedynie przyjmujac postawe adoracyjnego milczenia, poniewaz u
szczytu poznania i doSwiadczenia Boga znajduje si¢ Jego absolutna transcendencja. Do
tego milczenia dochodzi si¢ raczej za posrednictwem modlitewnego przyswajania sobie
Pisma i liturgii, anizeli poprzez systematyczna medytacje. W tej pokornej akceptacji
ograniczonosci stworzenia w obliczu nieskonczonej transcendencji Boga, ktory nie
przestaje objawiac si¢ jako Bog-Milos¢, Ojciec Pana naszego Jezusa Chrystusa, w
radosci Ducha Swietego, dostrzegam postawe modlitwy oraz metode teologiczna, ktora
Wschod przedklada nad inne i nadal proponuje wszystkim wierzacym w Chrystusa.
Musimy wyznad, ze wszyscy potrzebujemy tego milczenia przeniknigetego obecnoscia
adorowanego Boga; potrzebuje go teologia, aby mogta w pelni rozwina¢ swoj charakter
madrosciowy i duchowy; potrzebuje go modlitwa, aby nigdy nie zapominala, ze
ogladanie Boga oznacza zej$cie z gory z obliczem tak promieniujacym, iz trzeba je
przykry¢ zastong (por. Wj 34, 33), i aby nasze zgromadzenia umialy uczyni¢ miejsce dla
obecnosci Boga, unikajac wychwalania samych siebie; potrzebuje go kaznodziejstwo,
aby unikna¢ zludzenia, ze wielomowstwo moze przyblizy¢ do doswiadczenia Boga;
potrzebuje go ludzki wysilek, aby zrezygnowa¢é z zamykania si¢ w walce bez milosci i
przebaczenia. Potrzebuje go wreszcie dzisiejszy, ogluszony halasem czlowiek, ktory
czesto nie umie milczeé, gdyz boi si¢ spotka¢ samego siebie, odstoni¢ si¢, doSwiadczy¢



pustki, ktora staje si¢ pytaniem o sens. Wszyscy, wierzacy i niewierzacy, muszg nauczy¢
si¢ milczenia, ktore pozwoli Bogu mowi¢ kiedy i jak zechce, a nam rozumieé¢ Jego stowo.

ROZDZIAL 1I - OD POZNANIA DO SPOTKANIA
II OD POZNANIA DO SPOTKANIA

Uplynelo trzydziesci lat, odkad Biskupi KoS$ciola katolickiego, zebrani na Soborze w
obecnosci licznych braci z innych Kos$ciolow i Wspolnot koscielnych, wshuchiwali sie w
glos Ducha Swietego, ktory rozjasniat glebokie prawdy dotyczace natury Kosciola,
ukazujac w ten sposéb, ze wszyscy wierzacy w Chrystusa sa sobie o wiele blizsi, niz
sadza, wszyscy podazajq ku jedynemu Panu, podtrzymywani i wspierani Jego laska.
Sprawilo to, Ze coraz mocniej odczuwano potrzebe jednosci. Od tego czasu wiele
uczyniono dla wzajemnego poznania. Dzieki temu bardziej si¢ szanujemy i mogliSmy
czesto modlic si¢ razem do jedynego Pana, a takze wzajemnie za siebie, we wspolnej
wedrowce milosci, ktora jest juz pielgrzymowaniem ku jednosci. Po waznych
dokonaniach Papieza Pawla VI i ja pragnalem i$¢ dalej droga wzajemnego poznania w
milosci. Moge da¢ swiadectwo glebokiej radosci, jaka wzbudzily we mnie braterskie
spotkania z licznymi zwierzchnikami i przedstawicielami Kosciolow i Wspélnot
koscielnych w minionych latach. Wspdlnie dzieliliSmy si¢ troskami i oczekiwaniami,
wspolnie blagaliSmy o jedno$¢ miedzy naszymi KoS$ciolami i o pokdj dla Swiata.
CzulisSmy si¢ razem bardziej odpowiedzialni za dobro wspoélne, nie tylko w imieniu
wlasnym, ale takze chrzescijan, ktorych pasterzami uczynil nas Pan. Niejednokrotnie
Stolica Rzymska slyszala naglace wezwania innych Koscioléw, zagrozonych czy
dotknietych przemoca i przesladowaniami. Na wszystkie starala si¢ otworzy¢ swe serce.
Kiedy tylko bylo to mozliwe, Biskup Rzymu zabieral glos w ich obronie, aby ludzie
dobrej woli ustyszeli wolanie naszych cierpiacych braci. "'Wsrod grzechow
domagajacych sie w sposob szczegdélny pokuty i nawrdcenia trzeba z pewnoscia
wymieni¢é te, ktore zaszkodzily jednosci, jakiej Bog pragnal dla swego Ludu. W
tysiacleciu dobiegajacym konca, jeszcze bardziej anizeli w pierwszym milenium,
wspolnota Kosciola, 'czesto nie bez winy ludzi z jednej i drugiej strony'36, doswiadczyla
bélu podzialéw, ktore sa zdecydowanie przeciwne woli Chrystusa i stanowig dla Swiata
okazje do zgorszenia. Nadal, niestety, odczuwamy brzemie tych grzechéw przesziosci,
ktore przetrwaly do dzi$ jako wcigz aktualne pokusy. Trzeba koniecznie naprawi¢ ich
skutki, proszac usilnie Chrystusa o przebaczenie'37. Grzech naszego podzialu jest
bardzo ciezki. Czuje, Ze istnieje potrzeba, by wzrastala nasza wspolna gotowos¢ do
podporzadkowania si¢ Duchowi, ktéry wzywa nas do nawrdécenia, do przyjecia i
uznania drugiego z braterskim szacunkiem, do podejmowania nowych odwaznych
gestow, zdolnych oddali¢ wszelkg pokuse rezygnacji. Odczuwamy potrzebe osiggniecia
wyzszego stopnia jednosci, niz ten, ktory juz zdobyliSmy.

Kazdego dnia odczuwam coraz goretsze pragnienie, by ponownie przesledzi¢ dzieje
Kosciolow i napisaé¢ wreszcie historie naszej jednosci, powracajac w ten sposéb do
czasow, kiedy po Smierci i zmartwychwstaniu Pana Jezusa Ewangelia rozprzestrzenila
si¢ w najrozniejszych kulturach i rozpoczela si¢ miedzy nimi niezwykle owocna
wymiana, ktorej Swiadectwo stanowig dzis jeszcze liturgie Kosciolow. Cho¢ nie
brakowalo trudnosci i konfliktow, Listy Apostolow (por. 2 Kor 9, 11-14) i Ojcow38
ukazujq bardzo Scisle, braterskie wiezi miedzy Kosciolami, ktore zachowywaly pelng
komuni¢ wiary, a zarazem szanowaly nawzajem swoja specyfike i tozsamos¢é. Wspolne
doswiadczenie meczenstwa i rozwazanie zycia i Smierci meczennikow kazdego Kosciola,
kontakt z naukg wielu swietych mistrzow wiary, mozliwy dzieki daleko idacej wymianie
i dzieleniu si¢ - wszystko to umacnialo owo wspaniale poczucie jednosci39. Rozwoj
roznych doswiadczen zycia ko$cielnego nie przeszkadzal temu, Ze utrzymujac wzajemne



kontakty chrzescijanie mogli nadal zywi¢ przekonanie, Ze bez wzgledu na to, w jakim
Kosciele by sie znalezli, sa zawsze we wlasnym domu; ze wszystkich bowiem KoS$ciolow
wznosila si¢, w przedziwnej réznorodnosci jezykow i glosow, pochwala jedynego Ojca
przez Chrystusa w Duchu Swietym; wszystkie gromadzily sie, by sprawowa¢
Eucharystie, stanowiacg serce i wzorzec wspolnoty - nie tylko jej duchowosci czy zycia
moralnego, ale rowniez samej struktury Kosciola, w ktorym réznorodne postugi i shuzby
s sprawowane pod przewodnictwem Biskupa, nastepcy Apostolow40. Pierwsze sobory
s3 wymownym Swiadectwem tej trwalej jednosci w roznorodnosci41. Rowniez kiedy
przybraly na sile nieporozumienia dogmatyczne - poglebiane czesto pod wplywem
czynnikéw politycznych i kulturowych - ktore prowadzily juz do bolesnych
konsekwencji w stosunkach miedzy Kosciolami, nie ustawala modlitwa o jednos¢
Kosciola i wysilki w jej obronie. Na pierwszym etapie dialogu ekumenicznego Duch
Swiety pozwolil nam umocni¢ sie we wspélnej wierze, doskonalej kontynuacji
kerygmatu apostolskiego i za to calym sercem skladamy dzi¢ki Bogu42. Chociaz juz w
pierwszych wiekach ery chrzescijanskiej zaczely sie powoli pojawia¢ kontrowersje
wewnatrz Kosciola, nie mozemy zapomnie¢, ze przez cale pierwsze tysiaclecie trwa,
pomimo trudnosci, jedno$¢ miedzy Rzymem a Konstantynopolem. Coraz lepiej zdajemy
sobie sprawe, ze do rozerwania tkanki jednosci doprowadzil nie tyle jakis epizod
historyczny czy wylacznie spor o pierwszenstwo, ale stopniowe wyobcowanie,
sprawiajace, ze odmiennosci drugiego nie postrzegano juz jako wspolnego bogactwa, ale
jako nieusuwalng sprzeczno$¢. Nawet kiedy w drugim tysigcleciu dochodzi do
zaostrzenia polemik i utrwalenia podzialu, gdy coraz bardziej wzrasta wzajemna
nieznajomos$¢ i uprzedzenia, nie ustaja jednak konstruktywne spotkania miedzy
zwierzchnikami Kos$cioléw, pragnacymi poglebi¢ kontakty i ulatwi¢ wymiane. Podobnie
nie brak tez szlachetnych wysilkéw ze strony mezczyzn i kobiet, ktérzy uznajac
konflikty za ciezki grzech, a goraco pragnac jednosci i milosci, usilowali na liczne
sposoby przyczynia¢ sie - przez modlitwe, studia i refleksje, szczere i serdeczne kontakty
- do poszukiwania komunii43. Wszystkie te chwalebne dazenia wplynely na ksztalt
refleksji Soboru Watykanskiego II i znalazly swoj symboliczny wyraz we wzajemnym
odwolaniu ekskomunik z 1054 roku, z woli Papieza Pawla VI i Patriarchy
Ekumenicznego Atenagorasa 144.

Na drodze milosci pojawily si¢ nowe trudnosci w nastepstwie niedawnych wydarzen,
ktére objely Europe Srodkowa i Wschodnia. Bracia chrze$cijanie, ktérzy wspolnie
cierpieli przesladowania, patrza na siebie podejrzliwie i z lekiem teraz, gdy otwierajq si¢
perspektywy i nadzieje na wieksza wolnos¢: czyz nie jest to nowe, powazne ryzyko
narody poszukujgace Boga milosci, mogly Go latwiej znalez¢, za miast gorszy¢ si¢ na
nowo naszymi rozdarciami i konfliktami? W Wielki Piatek 1994 roku, kiedy to Jego
Swiatobliwo$¢ Patriarcha Konstantynopola Bartolomeos I ztozyl Ko$ciotlowi Rzymu dar
w postaci swego rozwazania 'Drogi Krzyzowej', przypomnialem o tej komunii w Zywym
jeszcze doswiadczeniu meczenstwa: 'jesteSmy zjednoczeni w tych meczennikach z
Rzymu, ze Wzgorza Krzyzy, z Wysp Solowieckich, z tak wielu innych obozéw zaglady.
Jednocza nas meczennicy, nie mozemy nie by¢ zjednoczeni'45. Musimy koniecznie
uswiadomic¢ sobie t¢ ogromna odpowiedzialno$¢: mozemy dzi$ wspolpracowaé w
gloszeniu Krolestwa albo stac¢ si¢ sprawcami nowych podzialow. Niech Pan otworzy
nasze serca, nawroci nasze umysly i natchnie nas do podjecia konkretnych i odwaznych
krokow, zdolnych - jesli to konieczne - przezwyciezy¢ utarte opinie, zniechecenie czy
biernos¢. Jesli ten, kto chce by¢ pierwszy, jest wezwany, by stac sie shugg wszystkich, to z
takiej wlasnie odwaznej postawy zrodzi si¢ z pewnoscia prawdziwy prymat milosci.
Modle si¢ do Pana, aby natchnal przede wszystkim mnie samego i Biskupow Kosciola
katolickiego do konkretnych gestéow swiadczacych o takim wewnetrznym przekonaniu.



Wymaga tego najglebsza natura Kosciola. Za kazdym razem, gdy sprawujemy
Eucharystie, sakrament jednosci, znajdujemy w Ciele i w Krwi, w ktorych
uczestniczymy, znak i wezwanie do jednosci pomiedzy nami46. Jakze bedziemy mogli
by¢ w pelni wiarygodni, jesli w obliczu Eucharystii stajemy podzieleni, jesli nie
potrafimy przezywac uczestnictwa w tym samym Panu, ktérego mamy zgodnie z
naszym powolaniem glosi¢ Swiatu? Wobec wzajemnego wykluczenia si¢ ze wspétudzialu
w Eucharystii odczuwamy nasze ubostwo i konieczno$¢ podjecia wszystkich wysitkow,
aby nadszed} dzien, w ktérym uczestniczy¢ bedziemy razem w tym samym chlebie i w
tym samym Kielichu47. Wéwczas Eucharystia bedzie znéw pojmowana w pelni jako
zapowiedz Krolestwa i z cala wiarygodnoscia zabrzmia stlowa prastarej modlitwy
eucharystycznej: 'jak ten chleb lamany, rozrzucony po wzgérzach, zostal w jedno
zebrany, tak niech Kosciol Twoj az po najdalsze krance ziemi zbierze si¢ w jednym
Krolestwie Twoim'48.

DOSWIADCZENIA JEDNOSCISzczegolnie znamienne rocznice zachecaja nas, by z
miloscig i czcig zwrdci¢ mysl ku Kosciolom Wschodnim. Przede wszystkim, jak juz
powiedzieliSmy, setna rocznica publikacji Listu apostolskiego Orientalium dignitas. Dal
on poczatek drodze, ktora doprowadzila miedzy innymi w 1917 roku do utworzenia
Kongregacji ds. Kosciolow Wschodnich49 i do zaloZenia Papieskiego Instytutu Studiow
Wschodnich50 przez Papieza Benedykta XV. Nastepnie, 5 czerwca 1960 roku, Jan XXIII
powolal do istnienia Sekretariat dla Popierania Jednos$ci Chrzescijan51. Niedawno, 18
pazdziernika 1990 roku, promulgowalem Kodeks Kanonow Kosciolow Wschodnich52,
aby chroni¢ i wspierac specyfike wschodniego dziedzictwa. Sg to oznaki postawy, ktora
Kosciol Rzymski zawsze uwazal za integralng czes¢é zadania powierzonego przez Jezusa
Chrystusa apostolowi Piotrowi: utwierdza¢ braci w wierze i w jednosci (por. Lk 22, 32).
Proby podejmowane w przeszilosci mialy swoje granice wynikajace z mentalnosci danej
epoki i z samego sposobu rozumienia prawd o Kosciele. Chcialbym tu jednak
potwierdzi¢, ze wszystkie te wysilki zakorzenione sa w przekonaniu, iz Piotr (por. Mt 16,
17-19) pragnie stuzy¢ Kosciotowi zjednoczonemu w milosci. 'Zadaniem Piotra jest stale
szukac drég, ktore stuzg utrzymaniu jednosci. A wiec nie ma on stwarzac¢ przeszkod, ale
szukac¢ drég. I to bynajmniej nie pozostaje w sprzecznosci z tym zadaniem, jakie
Chrystus mu przekazal mowiac: 'Umacniaj twoich braci w wierze' (por. Lk 22, 32).
Rzecz znamienna, Ze stowa te wypowiedzial Chrystus do Piotra wowczas, kiedy niedlugo
potem mial si¢ on Go zaprzeé. Jakby sam Mistrz chcial mu powiedzieé: 'Pamietaj, ze i
ty jestes slaby, Ze i ty potrzebujesz nieustannego nawrdocenia. Mozesz innych umacniac o
tyle, o ile masz Swiadomos¢ swojej stabosci. Masz realizowa¢ prawde, wielka Bozg
prawde, przeznaczong dla zbawienia czlowieka, ale prawdy tej nie glosi si¢ i nie
urzeczywistnia inaczej, jak tylko przez milos¢'. Trzeba zawsze 'veritatem facere in
caritate' - czyni¢ prawde w milosci (por. Ef 4, 15)'53. Dzi$ wiemy, ze jednos¢ moze by¢
urzeczywistniona przez milo$¢ Bozg jedynie wowczas, gdy KoScioly beda tego chcialy
razem, w pelni szanujgc poszczegolne tradycje i konieczng autonomie¢. Wiemy, ze
podstawg tego dziela musi by¢ milo$¢ Kosciotow, ktore czuja sie¢ powolane, aby
ukazywac¢ coraz wyrazisciej jedyny Kosciol Chrystusowy, zrodzony z jednego Chrztu i z
jednej Eucharystii, i ktore chca by¢ Kosciolami siostrzanymiS4. Jak juz mialem okazje
powiedzie¢, 'jeden jest Kosciol Chrystusa. Jezeli istnieja podzialy (...), trzeba je
przezwyciezy¢, ale Ko$cotl jest jeden, Kosciol Chrystusa na Wschodzie i na Zachodzie
nie moze by¢ inny, jak tylko jeden, jeden i zjednoczony'55. OczywisScie, z perspektywy
dnia dzisiejszego widzimy, ze prawdziwe zjednoczenie jest mozliwe pod warunkiem
pelnego poszanowania godnosci drugiego oraz odrzucenia tezy, jakoby calo$¢ zwyczajow
i praktyk Kosciola lacinskiego byla bardziej kompletna lub lepiej ukazywala pelnie
poprawnej doktryny; widzimy ponadto, Ze zjednoczenie to winna poprzedzaé
swiadomos$¢ komunii, ktora ma przenikaé caly Kosciol, a nie ograniczac¢ si¢ tylko do



porozumienia zawartego na szczycie. JesteSmy dzi$§ Swiadomi - i zostalo to wielekro¢
potwierdzone - Ze to Pan wybierze sposob i czas urzeczywistnienia si¢ jednosci oraz ze
wymagac ona bedzie wrazliwosci i tworczej milosci, przekraczajac by¢ moze formy
znane juz z historiiS6.

Koscioly Wschodnie, ktore weszly w pelng komunie z Kosciolem Rzymskim, mialy by¢
swiadectwem tego dazenia, realizowanego zgodnie ze stopniem dojrzalosci 6wczesnej
swiadomosci koscielnejS7. Przystepujac do wspodlnoty katolickiej, wcale nie zamierzaly
one wypierac sie wiernosci swej tradycji, ktorej dawaly Swiadectwo w ciagu wiekow z
heroizmem i nieraz za cene¢ krwi. I jesli niekiedy w ich stosunkach z Kosciotami
prawostawnymi dochodzilo do nieporozumien i otwartych konfliktow, wszyscy wiemy,
Ze winniSmy prosi¢ nieustannie o Boze milosierdzie i o nowe serce, zdolne do pojednania
niezaleznie od jakichkolwiek krzywd doznanych czy wyrzadzonych. Wielokrotnie
zostalo powiedziane, Ze pelna jednos¢ katolickich Kosciotow Wschodnich z Kosciolem
Rzymskim nie moze dla nich oznacza¢ umniejszenia swiadomosci wlasnej specyfiki i
autentycznosciS8. Gdyby do tego doszlo, Sobor Watykanski Il zacheca je do ponownego
odkrycia pelni swojej tozsamosci, poniewaz majg one 'prawo i obowiazek rzadzenia si¢
wedle wlasnych osobnych przepisow, jako Ze zaleca je czcigodna starodawno$¢ oraz ze
bardziej odpowiadaja obyczajom miejscowych wiernych i wydaja si¢ by¢ przydatniejsze
do zadbania o dobro dusz'59. KoScioly te nosza w sobie dramatyczne rozdarcie,
poniewaz istnieja jeszcze przeszkody do pelnej komunii z Kosciolami Wschodnimi
prawostawnymi, z ktorymi dzielg one przeciez dziedzictwo swych ojcow. Nieustanne i
wspolne nawrocenie jest im niezbedne, aby mogly zdecydowanie i z zapalem is¢
naprzod, dazac do wzajemnego porozumienia. Nawrdcenia oczekuje si¢ rowniez od
Kosciola lacinskiego, aby respektowal i w pelni dowartosciowal godnos¢ chrzescijan
Wschodu oraz by przyjal z wdziecznoscia skarby duchowe, ktére katolickie Koscioly
Wschodnie przechowuja z pozytkiem dla calej wspdlnoty katolickiej60; aby w
konkretny sposéb ukazal, o wiele wyrazniej anizeli w przeszlosci, jak bardzo szanuje i
podziwia Wschadd chrzescijanski i jak bardzo ceni jego wklad w pelng realizacje
powszechnosci Kosciola.

SPOTYKANIE SIE, POZNAWANIE I WSPOLPRACAGoraco pragne, aby stowa, ktére
sw. Pawel kierowal ze Wschodu do wiernych Kosciola Rzymu, mogli dzi$§ wypowiedzieé
chrzescijanie Zachodu do swoich braci z Kosciolow Wschodnich: 'Na samym poczatku
skladam dzi¢ki Bogu mojemu przez Jezusa Chrystusa za was wszystkich, poniewaz o
wierze waszej mowi sie po calym $wiecie' (Rz 1, 8). W tym samym Li$cie Apostol
Narodow oglaszal z entuzjazmem swoj zamiar: 'Goraco (...) pragne was zobaczy¢, aby
wam uzyczy¢ nieco daru duchowego dla waszego umocnienia, to jest abySmy si¢ u nas
nawzajem pokrzepili wspolna wiara - waszg i moja' (Rz 1, 11-12). Oto wspaniale
zarysowana dynamika spotkania: poznawanie skarbcéw duchowych drugiego - ktore
probowalem opisa¢ powyzej - staje si¢ automatycznie bodZcem do nowego i glebszego
spotkania pomiedzy bra¢mi, ktore powinno by¢ prawdziwg i szczera wzajemna
wymiana. Jest to dazenie, ktére Duch Swiety stale wzbudza w Kosciele i ktore staje sie
tym mocniejsze, im wieksze sq trudnosci.

Jestem zreszta w pelni swiadom, ze w chwili obecnej pewne napiecia miedzy Kosciolem
Rzymu a niektorymi Kosciolami Wschodu utrudniaja wspdolna wedréowke ku jednosci w
duchu wzajemnego poszanowania. Niejeden raz Stolica Rzymska dostarczala wskazan
majacych ulatwi¢ wzajemne relacje pomiedzy Kosciolami na tym etapie tak waznym dla
zycia Swiata, zwlaszcza w Europie Wschodniej, gdzie na skutek dramatycznych
wydarzen dziejowych jeszcze niedawno Koscioly Wschodnie nie mogly w pelni
urzeczywistnia¢ nakazu ewangelizacji, cho¢ dostrzegaly jej pilng potrzebe61. Sytuacja
obecna, w ktorej ciesza si¢ one wiekszg wolnos$cia, daje im nowe mozliwosci, chociaz
srodki, jakimi dysponuja, sa ograniczone z powodu ogolnych trudnosci w krajach, w



ktorych dzialajg. Pragne potwierdzi¢ z naciskiem, ze wspolnoty Zachodu gotowe sg
wspomaga¢é na wszelkie sposoby - i wiele z nich dziala juz w tym kierunku - wzrost tej
postugi, oddajac do dyspozycji tych Kosciolow doswiadczenie nabyte przez lata
swobodnej dzialalnosci charytatywnej. Biada nam, gdyby zamoznos$¢ jednego miala sta¢
sie przyczyng upokorzenia dla drugiego albo bezuzytecznych i gorszacych rywalizacji.
Ze swej strony wspolnoty Zachodu przede wszystkim powinny - tam gdzie to mozliwe -
realizowa¢é programy socjalne wspolne z bra¢mi z Kosciotow Wschodnich lub
wspomaga¢ je w realizacji tego, co podejmuja one w stuzbie swoich narodéw; w kazdym
zas$ razie na terenach, gdzie sa razem obecne, niech nie przyjmujq nigdy postawy, ktora
moglaby wyrazac lekcewazenie dla mozolnych wysitkow, jakie podejmuja KoScioly
Wschodu, majace tym wieksza zashluge, im bardziej ograniczone sg ich mozliwosci.
Okazywania sobie gestow wzajemnej milo$ci, a takze wspdélnie innym ludziom
potrzebujacym, stanie si¢ Swiadctwem o jednoznacznej wymowie. Natomiast uchylanie
sie od tego, czy tez otwarte przyjecie przeciwnej postawy, doprowadzi tych, ktérzy na
nas patrza, do przeswiadczenia, ze wszelkie zapowiedzi ponownego zblizenia miedzy
Kosciolami w milosci to tylko jalowe deklaracje, skladane bez przekonania i
niekonkretne. Zdaje sobie sprawe, jak bardzo wazne jest to wezwanie Pana do dzialania
na wszelkie sposoby w tym celu, aby wszyscy wierzacy w Chrystusa dawali wspolnie
swiadectwo wlasnej wierze, przede wszystkim na terenach, gdzie wierni Kosciola
katolickiego - lacinnicy i wierni obrzadkéw wschodnich - $ciSle wspoélzyja z wiernymi
Kosciolow prawostawnych. Po wspolnym meczenstwie, znoszonym dla Chrystusa pod
jarzmem rezimow ateistycznych, nadszed! czas, kiedy tez trzeba przyja¢é cierpienie - jesli
to konieczne - aby nigdy nie zabraklo swiadectwa milosci miedzy chrzescijanami, bo
jesli nawet wydaliby$Smy nasze cialo na spalenie, a nie mieliby$my milosci, nie zdaloby
sie to na nic (por. 1 Kor 13, 3). Musimy si¢ wiec goraco modli¢, by Pan poruszyl nasze
umysly i serca oraz by dal nam cierpliwos¢ i tagodnos¢.

Jestem przekonany, ze wazng drogq wzrastania we wzajemnym zrozumieniu i w
jednosci jest poglebianie wiedzy o sobie nawzajem. Synowie Kosciola katolickiego znaja
juz drogi, jakie Stolica Apostolska im wskazala, aby mogli osiagna¢ ten cel: poznawanie
liturgii Kosciolow Wschodu62; poglebianie znajomosci tradycji duchowych Ojcow i
Doktoréw Wschodu chrze$cijanskiego63; branie przykladu z Ko$ciolow Wschodu w
inkulturacji ewangelicznego oredzia; lagodzenie napie¢ miedzy chrzescijanami
obrzadku lacinskiego i wschodniego oraz pobudzanie do dialogu miedzy katolikami i
prawostawnymi; ksztalcenie w instytutach specjalizujacych si¢ w zakresie Wschodu
chrzescijanskiego teologow, liturgistow, historykow i kanonistow, ktorzy mogliby z kolei
szerzy¢ znajomos¢ Kosciolow Wschodu; zapewnienie w seminariach i na wydzialach
teologicznych odpowiedniego nauczania w tych dziedzinach, przede wszystkim
przysztlym kaplanomo64. Na te wskazania, ktore posiadaja zawsze wielkie znaczenie,
pragne polozy¢ szczegolny nacisk.

Obok wzajemnego poznawania si¢ uwazam za bardzo wazne réwniez bezpoSrednie
spotkania. Pragnalbym, aby szczegdlne zadania spelnialy w tym zakresie klasztory, ze
wzgledu na specyficzng role, jaka pelni Zycie monastyczne w KoSciolach, i z racji na
liczne podobienstwa, ktore tacza doSwiadczenie monastyczne, a wiec takze wrazliwosé
duchowa Wschodu i Zachodu. Inng forma kontaktéw jest zapraszanie prawostawnych
wykladowcow i studentow na Uniwersytety Papieskie i do innych katolickich instytucji
akademickich. Nadal bedziemy czynili wszystko co mozliwe, azeby rozwija¢ to dzielo.
Niech Bog blogostawi tez dzielu tworzenia i rozwijania osrodkow, w ktorych moga
znalez¢ goscing nasi bracia ze Wschodu, miedzy innymi w Rzymie - mieScie, gdzie zywa
jest wspolna pamieé Ksiazat Apostolow i tylu meczennikéw. Wazne jest, aby wspodlnoty
koscielne wlaczaly sie w rézny sposéb i w szerszej formie w te spotkania i wzajemna
wymiane. Wiemy na przyklad, jak konstruktywne moga okaza¢ si¢ kontakty miedzy



parafiami 'bliZzniaczymi', dla wzajemnego wzbogacenia kulturowego i duchowego, a
takze w pelnieniu dziel milosierdzia. Bardzo wysoko ceni¢ wspolne pielgrzymki do
miejsc, gdzie Swietos¢ wyrazila si¢ w sposob szczegolny i gdzie trwa pamiec o
mezczyznach i kobietach, ktorzy w kazdej epoce wzbogacali Kosciol ofiarg wlasnego
zycia. Aktem o wielkim znaczeniu w tym zakresie byloby wzajemne uznanie Swi¢tosci
tych chrzescijan, ktorzy w ciagu ostatnich dziesiatkow lat, szczegélnie w krajach Europy
Wschodniej, przelali krew za jedng wiare w Chrystusa.

Osobng uwage nalezy poswieci¢ obszarom diaspory, gdzie w Srodowisku o wiekszosci
lacinskiej zyjq liczni wierni Ko$ciolow Wschodnich, ktorzy opuscili swoje ojczyste
ziemie. Miejsca te, gdzie - dzieki pluralizmowi spoleczenstwa latwiejsze sa wzajemne
kontakty - moglyby by¢ idealnym Srodowiskiem dla poglebienia i ozywienia wspolpracy
miedzy KoS$ciolami na polu formacji przyszlych kaplanow oraz realizacji programow
duszpasterskich i charytatywnych, stuzacych takze regionom, z ktérych pochodza
chrzescijanie Tradycji wschodniej. Ordynariuszom lacinskim tych krajow zalecam w
sposéb szczegodlny, aby dokladnie poznali, w pelni zrozumieli i wiernie stosowali normy
wydane przez Stolice Apostolska odnosnie do wspolpracy ekumenicznej65s i opieki
duszpasterskiej nad wiernymi katolickich Kosciotow Wschodnich, zwlaszcza gdy sq oni
pozbawieni wlasnej hierarchii. Zachecam biskupow i katolickie duchowienstwo
obrzadkow wschodnich do $cistej wspolpracy z ordynariuszami tacinskimi w celu
zorganizowania skutecznego i spojnego duszpasterstwa, zwlaszcza tam, gdzie ich
jurysdykcja obejmuje terytoria bardzo rozlegle i gdzie brak wspolpracy oznacza w
istocie izolacje. Hierarchia katolickich Ko$ciolow Wschodnich nie powinna zaniedbywa¢é
zadnej okazji, aby ksztaltowaé atmosfere braterstwa, szczerego wzajemnego szacunku i
wspolpracy ze swymi braé¢mi z KoS$ciolow, z ktorymi nie laczy nas jeszcze pelna
komunia, szczegélnie z tymi, ktorzy nalezg do tej samej tradycji koscielnej. W tych
regionach Zachodu, gdzie wierni katolickich Ko$ciolow Wschodnich sa pozbawieni
wilasnych kaptanow, ordynariusze obrzadku lacinskiego wraz ze swoimi
wspolpracownikami winni sie zatroszczy¢ o wzrost ich SwiadomosSci i znajomosci wlasnej
tradycji. Nalezy ich powolywa¢é do czynnej wspoélpracy, aby poprzez swéj specyficzny
wklad przyczyniali si¢ do wzrostu wspélnoty chrzescijanskiej.

Swiadomi znaczenia monastycyzmu w chrze$cijafistwie Wschodu, pragniemy, aby
rozkwitl on ponownie w katolickich Kosciolach Wschodnich i aby spotykali si¢ z
pozytywnym przyjeciem ci wszyscy, ktorzy czujga si¢ powolani do dzialania na rzecz jego
rozwoju66. Poniewaz na Wschodzie istnieje $cisty zwigzek miedzy modlitwa liturgiczna,
tradycja duchowg i zyciem monastycznym, odpowiednio umotywowane i przygotowane
odrodzenie monastycyzmu w katolickich Kosciolach Wschodnich mogloby oznacza¢ dla
nich prawdziwy rozkwit zycia koScielnego. Nie nalezy sadzi¢, ze zmniejszy to sile
oddzialywania postlugi duszpasterskiej, ktora raczej zostanie wzmocniona przez tak
gleboka duchowos$¢ i odnajdzie w ten sposéb swoje idealne Srodowisko. Ten postulat
dotyczy rowniez terenow wschodniej diaspory, gdzie obecno$¢ monasteréw wschodnich
dalaby mocniejsze podstawy Kosciolom Wschodnim, wnoszgc ponadto cenny wklad w
zycie religijne chrzescijan Zachodu.

WSPOLNE PIELGRZYMOWANIE KU 'ORIENTALE LUMEN'Kornczac ten List,
zwracam si¢ mysla ku umilowanym Braciom Patriarchom, Biskupom, Kaptanom i
Diakonom, Mnichom i Mniszkom, wszystkim wiernym Kosciolow Wschodu. Na progu
trzeciego tysigclecia slyszymy wszyscy docierajace do naszych Stolic wolanie ludzi
przygniecionych ciezarem powaznych zagrozen, ktorzy jednoczesnie, moze nawet nie
zdajac sobie z tego sprawy, chcg pozna¢ histori¢ milosci, jakiej pragnie Bog. Ludzie ci
czuja, ze promien milosci, jesli zostanie przyjety, moze jeszcze rozproszy¢ ciemnosci
przestaniajace dobrotliwe Oblicze Ojca. Maryja, 'Matka Gwiazdy, ktéra nie zna
zmierzchu'67, 'jutrzenka mistycznego dnia'68, 'wzejscie Stonca chwaly'69, ukazuje nam



Orientale Lumen. Na Wschodzie kazdego dnia wstaje na nowo stonce nadziei, wiatlo,
ktore przywraca istnienie rodzajowi ludzkiemu. Ze Wschodu, zgodnie z piekna
metafora, powroci nasz Zbawiciel (por. Mt 24, 27). Chrzescijanie Wschodu sa dla nas
znakiem Pana, ktory powraca. Nie mozemy o nich zapomina¢, nie tylko dlatego, ze
kochamy ich jako braci i siostry, odkupionych przez tego samego Pana, ale réwniez
dlatego, ze Swieta tesknota za minionymi wiekami, kiedy zyliSmy w pelnej komunii
wiary i milo$ci, przynagla nas, wypomina nam nasze grzechy, nasze wzajemne
nieporozumienia: pozbawiliSmy $wiat wspélnego Swiadectwa, ktore by¢ moze
pozwoliloby unikngé¢ wielu dramatow, a nawet zmieni¢ bieg historii. Bolejemy nad tym,
Ze nie mozemy jeszcze uczestniczy¢ we wspolnej Eucharystii. Teraz, gdy dobiega konca
tysiaclecie i nasz wzrok kieruje si¢ ku Wschodzacemu Sloncu, odnajdujemy si¢ z
wdziecznoscia w naszym spojrzeniu i w naszych sercach. Echo Ewangelii, stowa, ktore
nie zawodzi, nadal rozbrzmiewa doniosle, ostabione tylko naszym podzialem: Chrystus
wola, ale czlowiek z trudem slyszy Jego glos, bo my nie umiemy jednomyslnie
przekazywa¢é Jego stow. Wstuchajmy si¢ razem w blagania ludzi, ktérzy pragna uslyszeé
cale Stowo Boze. Stowa zachodu potrzebuja stow Wschodu, aby Stowo Boze coraz lepiej
ukazywalo swe niezglebione bogactwa. Nasze slowa spotykaja si¢ na zawsze w
Jeruzalem niebieskim, ale my modlimy si¢ i pragniemy, by to spotkanie dokonalo si¢ juz
wcezesSniej w Kosciele Swietym, ktory jeszcze pielgrzymuje ku pelni Krolestwa. Oby
zechcial Bog skréci¢ czas i zmniejszy¢ odleglosci. Niech jak najszybciej Chrystus,
Orientale Lumen, da nam odkry¢, ze w rzeczywistosci, mimo tylu wieké6w oddalenia,
zawsze byliSmy sobie bardzo bliscy, bo zdazaliSmy razem, moze nawet nie zdajgc sobie z
tego sprawy, ku jedynemu Panu, a zatem zblizaliSmy si¢ do siebie. Oby czlowiek
trzeciego tysigclecia mogl cieszy¢ sie tym odkryciem, gdy w koncu dotrze do niego stowo
jednomyslne i przez to w pelni wiarygodne, gloszone przez braci, ktorzy milujg sie i
dzi¢kuja sobie za bogactwa, ktorymi wzajemnie si¢ obdarzaja. Dzi¢eki temu staniemy
przed Bogiem z czystymi r¢kami pojednania, a ludzie zyskaja jeszcze jedno trwale
uzasadnienie wiary i nadziei. Z tymi zyczeniami udzielam wszystkim mojego
Blogostawienstwa.

W Watykanie, we wspomnienie Sw. Atanazego, Biskupa i Doktora KoSciola, w
siedemnastym roku mego Pontyfikatu.



