DO BISKUPOW, DUCHOWIENSTWA I WIERNYCH W ZWIAZKU Z
PRZYGOTOWANIEM DO JUBILEUSZU ROKU 2000

Do Biskupow,do Kaplanow i Diakonow,do Zakonnikéw i Zakonnicoraz wszystkich
Wiernych

Zblizajace si¢ trzecie tysiaclecie nowej ery kieruje nasza mysl ku stowom apostosta
Pawla: 'Gdy (...) nadeszla pelnia czasu, zestal B6g Syna swego. zrodzonego z niewiasty'
(Ga 4, 4). Pelnia czasu utozsamia si¢ z tajemnicqg Wcielenia Stowa, Syna wspoélistotnego
Ojcu, oraz z tajemnica Odkupienia §wiata. Sw. Pawel podkresla tu, ze Syn Bozy,
zrodzony z niewiasty, zrodzony pod Prawem, przyszed}l na Swiat, aby wykupi¢ tych,
ktorzy podlegali Prawu, abySmy mogli otrzyma¢ przybrane synostwo. W dalszym ciagu
zas pisze: 'Na dowdd tego, ze jesteScie synami, Bog wystal do serc naszych Ducha Syna
swego, ktory wola: Abba, Ojcze!', konczac zaiste pocieszajacym stwierdzeniem: 'A
zatem nie jeste$ juz niewolnikiem, lecz synem. Jezeli za$ synem, to i dziedzicem z woli
Bozej' (Ga 4, 6-7).To Pawlowe ujecie tajemnicy Wcielenia zawiera w sobie ré6wnoczes$nie
objawienia tajemnicy Trynitarnej i kontynuacje misji Syna w misji Ducha Swietego.
Wcielenie Syna Bozego, Jego poczecie i narodzenie, stalo si¢ poczatkiem postania Ducha
Swietego. Mozna powiedzieé, ze w tekscie §w. Pawla ujawnia sie pelnia odkupienczej
tajemnicy Wcielenia.

I. 'Jezus Chrystus wczoraj i dzis' (Hbr 13, 8)

Lukasz w swojej Ewangelii przekazal nam zwiezly opis okolicznosci zwigzanych z
narodzeniem Jezusa: "W owym czasie wyszlo rozporzadzenie Cezara Augusta, zeby
przeprowadzi¢ spis ludnosci w calym panstwie (...) Wybierali si¢ wiec wszyscy, aby sie¢
da¢ zapisa¢é, kazdy do swego miasta. Udal sie takze Jozef z Galilei, z miasta Nazaret, do
Judei, do miasta Dawidowego, zwanego Betlejem, poniewaz pochodzil z domu i rodu
Dawida, azeby sie daé zapisaé z poSlubiong sobie Maryja, ktora byla brzemienna. Kiedy
tam przebywali, nadszedl dla Maryi czas rozwiazania. Prodzila swego pierworodnego
Syna, owinela Go w pieluszki i polozyla w zlobie, gdyz nie bylo dla nich miejsca w
gospodzie' (2, 1. 3-7). W ten sposob spelnilo si¢ to, co Archaniol Gabriel podczas
Zwiastowania zapowiedzial Dziewicy z Nazaretu, gdy Ja powital stowami: 'Badz
pozdrowiona, pelna laski, Pan z Toba' (1, 28). Wobec tych stow Maryja zmieszala sie.
Dlatego Bozy Zwiastun spieszy z wyjasnieniem: 'Nie bdj si¢, Maryjo, znalaztas bowiem
laske u Boga. Oto poczniesz i porodzisz Syna, ktoremu nadasz imie¢ Jezus. Bedzie On
wielki i bedzie nazwany Synem Najwyiszego (...). Duch Swiety zstapi na Ciebie i moc
Najwyiszego osloni Cie. Dlatego tez Swiete, ktore sie narodzi, bedzie nazwane Synem
Bozym' (1, 30-32. 35). OdpowiedZz Maryi na anielskie przestanie byla jednoznaczna:
'Oto ja stuzebnica Panska, niech mi si¢ stanie wedlug twego stlowa!' (1, 38). Nigdy w
dziejach czlowieka od ludzkiego przyzwolenia nie zalezalo tak wiele, jak wowczasl.
Cala glebie Tajemnicy Wecielenia streszcza w jednym zdaniu Jan w Prologu swej
Ewangelii. Pisze: 'A Slowo stalo sie cialem i zamieszkalo wsrdéd nas. I ogladaliSmy Jego
chwale, chwale, jaka Jednorodzony otrzymuje od Ojca, pelen laski i prawdy' (1, 14).
Dla Jana, w poczeciu i narodzeniu Jezusa, urzeczywistnia si¢ Wcielenie Slowa
Przedwiecznego, wspélistotnego Ojcu. Ewangelista odwoluje si¢ do Stowa, ktére bylo na
poczatku u Boga, przez ktore wszystko sie stalo, co si¢ stalo, w ktérym bylo zycie, aby
sta¢ sie Swiatlo$cig ludzi (por. 1, 1-5). O Synu wspolistotnym Ojcu, Bogu z Boga, Pawel
apostol pisze, iz byl 'Pierworodnym wobec kazdego stworzenia' (Kol 1, 15). Bog stwarza
swiat poprzez Slowo. To Slowo jest odwieczng MadroScia, a jako Madros¢ jest Mysla, a
zarazem istotowym Obrazem Boga, 'odblaskiem Jego chwaly i odbiciem Jego istoty'
(Hbr 1, 3). Slowo przedwiecznie zrodzone i przedwiecznie umilowane przez Ojca, jako
Bég z Boga i Swiatlo$¢ ze Swiatlosci, jest poczatkiem i pierwowzorem wszystkich rzeczy,
ktore Bog stworzyl w czasie. Fakt, ze Stowo Przedwieczne przyjelo w pelni czasu nature



stworzenia, nadaje wydarzeniu betlejemskiemu sprzed dwéch tysiecy lat szczegélne
znaczenie kosmiczne. Dzigki Stowu $wiat stworzen jawi si¢ jako kosmos, to znaczy jako
wszechswiat uporzadkowany. I to Slowo wcielajac si¢, odnawia kosmiczny lad
stworzenia. List do Efezjan mowi o Bozym postanowieniu, ktére Bog przedtem powzial
w Chrystusie 'dla dokonania pelni czaséw, aby wszystko na nowo zjednoczy¢ w
Chrystusie jako Glowie: to, co w niebiosach, i to, co na ziemi' (1, 10).

Chrystus, Odkupieciel Swiata, jest jedynym Posrednikiem pomiedzy Bogiem a ludZmi i
nie ma zadnego innego imienia pod niebem, w ktérym bySmy mogli by¢ zbawieni ( por.
Dz 4, 12). Czytamy w Liscie do Efezjan: 'W Nim mamy odkupienie przez Jego krew -
odpuszczenie wystepkow, wedlug bogactwa Jego laski. Szczodrze ja na nas wylal w
postaci wszelkiej madrosci i zrozumienia, (...) wedlug swego postanowienia, ktore
przedtem w Nim powzial dla dokonania pelni czasow' (1, 7-10). Chrystus jako
wspolistotny Ojcu Syn jest wiec Tym, ktory objawia zamyst Bozy w stosunku do calego
stworzenia, a w szczegdlnosci w stosunku do czlowieka. Chrystus, jak trafnie mowi
Sobor Watykanski II, 'objawia w pelni czlowieka samemu czlowiekowi i okazuje mu
najwyzsze jego powolanie'2. Okazuje mu to powolanie, objawiajac tajemnice Ojca i
Jego milosci. Jako 'obraz Boga niewidzialnego', Chrystus jest czlowiekiem doskonalym,
ktory przywrdcil synom Adama podobienstwo Boze znieksztalcone przez grzech. W
Jego ludzkiej naturze, wolnej od wszelkiego grzechu i wyniesionej w Boskiej Osobie
Stowa, natura wspolna wszystkim istotom ludzkim zostaje wyniesiona do najwyzszej
godnosci: 'On. Syn Bozy, przez wcielenie swoje zjednoczyl sie jako$ z kazdym
czlowiekiem. Ludzkimi rekoma pracowal, ludzkim myslal umystem, ludzkg dzialal
wolg, ludzkim sercem kochal, urodzony z Maryi Dziewicy, stal si¢ prawdziwie jednym z
nas, we wszystkim do nas podobny oprocz grzechu'3.

To 'stanie si¢ jednym z nas' Syna Bozego dokonalo si¢ w tak wielkim upokorzeniu, ze nie
dziwi nas fakt, iz historiografia poganska, zajmujaca si¢ doniostymi wydarzeniami i
wybitnymi postaciami, poSwiecala mu poczatkowo zaledwie nikle, chociaz znaczace
wzmianki. Wiadomosci o Chrystusie znajduja si¢ na Przyklad w Dawnych dziejach
Izraela, napisanych w Rzymie przez historyka Jozefa Flawiusza, w latach 93-944, a
przede wszystkim w Rocznikach Tacyta, zredagowanych w latach 115-120. Historyk ow
piszac o pozarze Rzymu w 64 roku, o wzniecenie ktorego Neron niestusznie obwinial
chrzescijan, czyni wyrazng wzmianke o Chrystusie, 'ktory za panowania Tyberiusza byl
skazany na Smier¢ przez prokuratora Pncjusza Pilata'5. Takze Swetoniusz w Zyciorysie
cezara Klaudiusza, napisanym okolo 121 roku, informuje nas o wygnaniu Zydow z
Rzymu, dlatego ze 'podburzeni przez niejakiego Chrestosa wzniecali czesto rozruchy'6.
Wsréd komentatoréow rozpowszechnilo sie przekonanie, ze ten tekst odnosi si¢ do
Jezusa Chrystusa, ktory stal si¢ przyczyng sporu w lonie zydowskiej wspolnoty w
Rzymie. Na uwage zastuguje, jako dowéd szybkiego rozpowszechniania si¢
chrzescijanstwa, takze Swiadectwo Pliniusza Mlodszego, rzadcy Bitynii, ktory
zawiadamia cezara Trajana, Miadzy rokiem 111 a 113, ze wielka rzesza ludzi miala
zwyczaj gromadzié si¢ razem 'w ustalonym dniu przed $witem i Spiewa¢ hymn do
Chrystusa jako do Boga'7. To wielkie wydarzenie, o ktérym historycy niechrzescijanscy
zaledwie wspominajg, nabiera pelnego blasku dopiero w pismach Nowego Testamentu,
ktore chociaz sq dokumentami wiary, to jednak w calym swym przekazie posiadajg
wartos¢ réwniez jako Swiadectwa historyczne. Chrystus, prawdziwy Bog i prawdziwy
czlowiek, Pan kosmosu, jest takze panem historii, jest jej 'Alfa i Omegg', 'Poczatkiem i
Koncem' (por. Ap 1, 8; 21, 6). W Nim wypowiedzial Ojciec ostateczne stowo o czlowieku
i jego dziejach, co wyraza w trafnej syntezie List do Hebrajczykow: 'Wielokrotnie i na
rozne sposoby przemawial niegdys Bog do ojcow przez prorokéw, a w tych ostatecznych
dniach przemoéwil do nas przez Syna' (1, 1-2).

Jezus narodzil si¢ z Narodu wybranego jako spelnienie obietnicy danej Abrahamowi i



wcigZ na nowo przypominanej przez prorokow. Przemawiali oni w imieniu i w
zastepstwie Boga. Ekonomia bowiem Starego Testamentu byla istotnie nastawiona na to,
aby przygotowa¢ i zapowiedzie¢ nadej$cie Chrystusa Odkupiciela wszech§wiata oraz
Jego Krolestwa mesjanskiego. Ksiegi Starego Przymierza sa natomiast stalymi
swiadkami troskliwej Boskiej pedagogii8. W Chrystusie ta pedagogia osiagga swdj cel:
nie ogranicza si¢ On bowiem do przemawiania 'w imieniu Boga', jako prorocy, ale to
sam Bog przemawia w swoim odwiecznym Slowie, ktore stalo si¢ cialem. I tutaj
dotykamy punktu istotnego, odrozniajacego chrzescijanstwo od innych religii, w
ktorych wyraza sie od samego poczatku poszukiwanie Boga ze strony czlowieka. W
chrzescijanstwie ten poczatek dalo Wcielenie Stowa. To juz nie tylko czlowiek szuka
Boga, ale Bog sam przychodzi, aby méwi¢ o sobie do czlowieka i wskaza¢ mu droge,
ktéra moze do Niego dojs¢ To wlasnie wyraza Prolog Ewangelii Sw. Jana: 'Boga nikt
nigdy nie widzial, Ten Jednorodzony Bog, ktory jest w lonie Ojca, [0 Nim] pouczyl' (1,
18). Slowo Wcielone jest zatem spelnieniem tesknoty obecnej we wszystkich religiach
ludzkosci. To spelnienie jest dzielem Boga samego i przewyzsza wszelkie oczekiwania
ludzkie. Jest tajemnicq taski.W Chrystusie religia przestaje by¢ szukaniem Boga
'niejako po omacku' (Dz 17, 27), a staje si¢ odpowiedzig wiary dang Bogu, ktory si¢
objawia: jest to odpowiedz, w ktorej czlowiek mowi do Boga jako do swego Stworcy i
Ojca; odpowiedz mozliwia dzi¢ki temu jedynemu Czlowiekowi, ktory jest rownocze$nie
Stowem wspolistotnym Ojcu, a w ktorym Bog mowi do kazdego czlowieka i kazdy
czlowiek jest zdolny odpowiedzie¢ Bogu. Wiecej jeszcze, w tym Czlowieku odpowiada
Bogu cale stworzenie. Jezus Chrystus jest nowym poczatkiem wszystkiego. Wszystko w
Nim odnajduje siebie, zostaje przyjete i oddane Stwércy, od ktorego wzielo swoj
poczatek. W ten sposob Chrystus jest spelnieniem pragnien wszystkich religii Swiata i
dlatego jest ich jedyna i ostateczng przystania. Jezeli z jednej strony w Chrystusie Bog
mowi ludzkosci o sobie, to z drugiej strony, w tymze Chrystusie, ludzkos$¢ cala oraz cale
stworzenie mowi o sobie do Boga - wiecej, oddaje siebie Bogu. W ten sposéb wszystko
wraca do swego poczatku. Jezus Chrystus jest odnowieniem wszystkiego (por. Ef 1, 10),
a zarazem spelnieniem wszystkiego w Bogu: spelnieniem, ktore jest chwala Boza.
Religia, ktora ma swoj poczatek w Jezusie Chrystusie, jest religia chwaly jest istnieniem
w nowosci zycia ku chwale majestatu Boga (por. Ef 1, 12). Cale stworzenie, w
szczegolnosci zas czlowiek (vivens homo) jest epifania chwaly Bozej, powolanym do
pelni zycia w Bogu.

W Jezusie Chrystusie Bog nie tylko mowi do czlowieka - Bog szuka czlowieka. Wcielenie
Syna Bozego $wiadczy o tym, ze Bog szuka czlowieka. To poszukiwanie Jezus sam
wielokrotnie przyrownywal do poszukiwania zgubionej owcy (por. Lk 15, 1-7). Jest to
poszukiwanie, ktore rodzi si¢ we wnetrzu Boga i osiaga swoj szczyt we Wcieleniu Stowa.
Jesli Bog wychodzi na poszukiwanie czlowieka stworzonego na swoj obraz i
podobienstwo, czyni to dlatego, ze go miluje odwiecznie w Stowie i pragnie go wynies¢ w
Chrystusie do godnosci przybranego dziecka. Bog wiec wychodzi na poszukiwanie
czlowieka, ktory jest Jego szczeg6lng wlasno$cig w sposéb odmienny niz jakiekolwiek
inne stworzenie. Jest wlasno$cia Boga na podstawie wyboru milosci: Bog szuka
czlowieka z potrzeby swego ojcowskiego serca.Dlaczego szuka? Dlatego, ze czlowiek
oddalil si¢ od Boga, ukryl si¢ przed Bogiem, tak jak Adam pos$rod drzew rajskiego
ogrodu (por. Rdz 3, 8-10). Czlowiek dal si¢ sprowadzi¢ na manowce przez
nieprzyjaciela Boga (por. Rdz 3, 13). Szatan oklamal go, starajac si¢ mu wmoéwic, ze on
sam jest bogiem, ze moze poznac tak jak Bog dobro i zlo, nie liczac si¢ z Boza wola, ze
moze po swojemu rzadzi¢ Swiatem (por. Rdz 3, 5). Jezeli Bog szuka czlowieka przez
swojego Syna, to dlatego, azeby go wyprowadzi¢ z tych manowcow, na ktore coraz
bardziej schodzil. "'Wyprowadzi¢', to znaczy wytlumaczy¢ cztowiekowi, Ze znajduje si¢
na blednych drogach, ale to znaczy takze przezwyciezy¢ zlo, ktore rozpanoszylo si¢ w



dziajach czlowieka. Wlasnie to przezwyciezenia zta nazywa si¢ Odkupieniem. Dokonuje
sie¢ ono za cen¢ Ofiary Chrystusa, dzi¢ki ktorej czlowiek dostepuje darowania dlugu
zaciggnietego przez grzech i laski pojednania z Bogiem. Syn Bozy stal si¢ czlowiekiem,
przyjal cialo ludzkie w lonie Dziewicy po to, azeby zlozy¢ siebie w pelni na Ofiare
Odkupienia. Religia Wcielenia jest religia Odkupienia swiata poprzez Ofiare Chrystusa.
W tej Ofierze zawiera si¢ zwyciestwo nad zlem, nad grzechem i nad samg Smiercia.
Chrystus przyjmujac Smier¢ na krzyzu, rownoczesnie objawia i daje zycie, albowiem
zmartwychwstaje. Smier¢ nad Nim nie ma juz mocy.

Religia, ktora ma poczatek w tajemnicy odkupienczego Wcielenia, jest religia 'trwania
we wnetrzu Boga', uczestniczenia w Jego wlasnym zyciu. Méwi o tym $w. Pawel w
tekscie przytoczonym na samym poczatku: 'Bog wystal do serc naszych Ducha Syna
swego, ktory wola: Abba, Ojcze!' (Ga 4, 6). Czlowiek wola tak na podobienstwo
Chrystusa, ktory 'z gloSnym wolaniem i placzem' (Hbr 5, 7) zwracal si¢ do Boga,
zwlaszcza w Ogrdéjcu i na krzyzu: Czlowiek wola do Boga tak, Jak wolal Chrystus, dajac
$wiadectwo, ze uczestniczy w Jego synostwie za sprawa Ducha Swietego. Duch Swiety,
ktorego Ojciec postal w imie¢ Syna, sprawia, ze czlowiek uczestniczy w wewnetrznym
zyciu Boga, ze jest na podobienstwo Chrystusa réwniez synem, a takze dziedzicem tych
dobr, ktore sa udzialem Syna (por. Ga 4, 7). Na tym wlasnie polega owa religia 'trwania
w wewnetrznym zyciu Boga', ktéoremu poczatek daje Wcielenie Syna Bozego. Duch
Swiety, ktory przenika glebokosci Boze (por. 1 Kor 2, 10). wprowadza nas, ludzi, w te
glebokosci za sprawa Ofiary Chrystusa.

I1. Jubileusz Roku 2000

Sw. Pawel méwiac o narodzeniu Syna Bozego umieszcza je w 'pelni czasu' (por. Ga 4, 4).
Czas istotnie wypelnil si¢ przez to, ze sam Bog przez Wcielenie wszedl w dzieje
czlowieka. Wieczno$¢ wkroczyla w czas: jakiez 'wypelnienie' moze by¢ wieksze niz to?
Jakiez inne 'wypelnienie' byloby mozliwe? Myslano na przyklad o jakichs tajemniczych
cyklach, w ktorych wciaz si¢ powtarza na nowo historia wszechs§wiata, a zwlaszcza
dzieje czlo-wieka. Czlowiek powstaje z ziemi i do ziemi powraca (por. Rdz 3, 19): to jest
fakt najbardziej oczywisty. Posiada on jednak nieprzeparte pragnienie nieustannego
zycia. Jak mozna sobie wyobrazié¢ jego dalsze zycie poza granicg Smierci? Niektorzy
mysSleli o roznych formach reinkarnacji. W zaleznosci od tego, jak czlowiek zyl w
pierwszym wecieleniu, doSwiadczylby nowego istnienia o charakterze bardziej
szlachetnym albo tez zanizajacym az do osiagniecia pelnego oczyszczenia. To wierzenie,
bardzo zakorzenione w niektorych religiach Wschodu, oznacza miedzy innymi, ze
czlowiek nie chce pogodzi¢ sie z nieodwolalnym charakterem $mierci. Jest przekonany,
Ze jego wlasna natura jest z istoty swej duchowa i nieSmiertelna.Objawienie
chrzescijanskie wyklucza reinkarnacje i mowi o spelnieniu, do ktérego czlowiek jest
powolany w czasie jedynego zycia ziemskiego. Takie spelnienie wlasnego losu czlowiek
osigga poprzez bezinteresowny dar z siebie samego, taki bowiem dar jest mozliwy dla
czlowieka tylko poprzez spotkanie z Bogiem. To doskonale spelnienie czlowieka
znajduje w Bogu i t¢ prawde objawia Chrystus. Czlowiek si¢ spelnia w Bogu dlatego, ze
Bég sam do niego przyszedl w swoim Przedwiecznym Synu. Przez przyjscie Boga na
ziemie czas ludzki, majacy poczatek w stworzeniu, znalazt swojq pelnie. 'Pelnig czasu'
jest bowiem tylko wieczno$¢, wiecej - Ten, ktory jest wieczny, czyli Bog. Wejscie w
'pelni¢ czasu' oznacza rownocze$nie zakonczenie czasu i wyjScie z jego granic, aby
odnalez¢ spelnienie w wiecznos$ci Boga.

W chrzescijanstwie czas ma podstawowe znaczenie. W czasie zostaje stworzony Swiat, w
czasie dokonuje si¢ historia zbawienia, ktora osiaga swoj szczyt w 'pelni czasu'
Wocielenia i swoj kres w chwalebnym powrocie Syna Bozego na koncu czaséw. Czas staje
sie, w Jezusie Chrystusie Slowie Wcielonym, wymiarem Boga, ktory jest wieczny sam w
sobie. Z przyjsciem Chrystusa rozpoczynaja si¢ 'ostateczne dni' (por. Hbr 1, 2), 'ostatnia



godzina' (1 J 2, 18), zaczyna sie czas Kosciola, ktory trwaé bedzie do Paruzji.Z tego
zwigzku Boga z czasem rodzi si¢ obowiazek uswiecania czasu. To uswiecenie czasu
dokonuje si¢ na przyklad poprzez Swigetowanie poszczegdélnych okreséw, dni czy tygodni,
co mialo miejsce juz w religii Starego Przymierza, a takze, chociaz w nowy sposéb,
praktykowane jest w chrzescijanstwie. W liturgii Wigilii Paschalnej celebrans, przy
poswieceniu Swiecy, ktora symbolizuje Chrystusa zmartwychwstalego, méowi: 'Chrystus
wcezoraj i dzis. Poczatek i Koniec. Alfa i Omega. Do Niego nalezy czas i wieczno$¢. Jemu
chwala i panowanie przez wszystkie wieki wiekow'. Te stowa wypowiada wypisujac na
swiecy paschalnej cyfry biezacego roku. Znaczenie tego obrzedu jest jasne: Swiadczy o
tym, ze Chrystus jest Panem czasu jest jego poczatkiem i jego wypelnieniem; kazdy rok
i dzien, i kazda chwila zostaje ogarnieta Jego Wcieleniem i Zmartwychwstaniem, azeby
w ten sposob odnalez¢ si¢ w 'pelni czasu'. Dlatego tez KoS$ciol zyje i sprawuje liturgie w
granicach kazdego roku. Rok kalenadrzowy zostaje przenikniety rokiem liturgicznym,
ktory odtwarza poniekad cale tajemnice Wcielenia i Odkupienia, rozpoczynajac si¢ w
pierwsza Niedziele Adwentu, a konczgc w Uroczysto$¢ Chrystusa Kréla Pana
Wszechswiata i Pana dziajow. Kazda niedziela przypomina dzien Zmartwychwstania
Panskiego.

Na tym tle staje si¢ zrozumialy zwyczaj Jubileuszow, ktory ma swoj poczatek w Starym
Testamencie, a odnajduje kontynuacje w dziejach Kosciola. Kiedy Jezus z Nazaretu
udal si¢ do synagogi swego rodzinnego miasta, powstal, aby czytaé (por. Lk 4, 16-30).
Podano Mu wtedy ksiege Proroka Izajasza. Rozwinawszy ksiege, odczytal nastepujacy
tekst: 'Duch Pana Boga nade mng, bo Pan mnie namascil. Postal mnie, by glosi¢ dobrg
nownie¢ ubogim, by opatrywa¢ rany serc ztamanych, by zapowiadaé wyzwolenie jencom
i wiezniom swobode; aby obwieszczaé rok taski Panskiej' (61, 1-2).Slowa Proroka
odnosily si¢ do Mesjasza. 'Dzi$ speknily sie te stowa Pisma, ktorescie styszeli' (Lk 4, 21) -
powiedzial Jezus, dajac poznad, ze to On jest tym zapowiedzianym przez Proroka
Mesjaszem, ze wraz z Nim rozpoczal sie 'czas' szczego6lnie upragniony. Nadszedl dzien
zbawienia, 'pelnia czasu'. Wszystkie Jubileusze odnosza si¢ poniekad do tego 'czasu’,
odnoszg si¢ do mesjanskiej misji Chrystusa. To On przybyl jako 'namaszczony Duchem
Swietym', jako 'postany od Ojca'. To On glosi ubogim Dobra Nowine, przynosi wolnos¢
tym, ktorzy sa jej pozbawieni, wyzwala uciSnionych, a niewidomym przywraca wzrok
(por. Mt 11, 5-4; L.k 7, 22). W ten sposob Chrystus urzeczywistnia 'rok laski od Pana',
oglaszajac go nie tylko slowem, ale przede wszystkim swymi czynami. Jubileusz, czyli
'rok laski od Pana', jest charakterystyczng cechg dzialalnoS$ci Jezusa, a nie tylko
chronologicznym okresleniem trwania tej dzialalnosci.

Stowa i czyny Jezusa sg wypelnieniem calej tradycji Jubileuszow, ktora istniala w
Starym Testamencie. Wiadomo, ze Jubileusz byl czasem w szczegdlny sposéb
poswieconym Bogu. Takim czasem byl kazdy si6dmy rok, wedle Prawa Mojzeszowego,
tak zwany 'rok szabatowy', w ktorym ziemia odpoczywala i w zwiazku z tym zwalniano
niewolnikow. Obowigzek wyzwalnia niewolnikéw byl regulowany bardzo szczegétowymi
przepisami w Ksiedze Wyijscia (23, 10-13), w Ksiedze Kaplanskiej (25, 1-28), w Ksiedze
Powtérzonego Prawa (15, 1-6), czyli praktycznie w calym prawodawstwie biblijnym,
ktore w ten sposob otrzymuje ten charakterystyczny wymiar. Oprocz zwalniania
niewolnikow w roku szabatowym Prawo przewidywalo darowanie wszelkich dlugow, co
bylo regulowane szczegétowymi przepisami. Wszystko to czyniono ku czci Boga. To, co
dotyczylo roku szabatowego, odnosilo si¢ rowniez do 'roku jubileuszowego', ktory
przypadal co piecdziesiat lat. W roku jubileuszowym jednakze zwyczaje roku
szabatowego byly rozszerzone i obchodzone jeszcze bardziej odswietnie. Czytamy w
Ksiedze Kaplanskiej: 'Bedziecie Swieci¢ piecdziesiaty rok, oznajmijcie wyzwolnie w
kraju dla wszystkich jego mieszkancow. Bedzie to dla was jubileusz - kazdy z was
powroci do swej whasnosci i kazdy powroci do swego rodu' (25, 10). Jedng ze



znamiennych konsekwencji roku jubileuszowego byla powszechna 'emancypacja’
wszystkich potrzebujacych wyzwolenia mieszkancow. Z tej okazji kazdy Izraelita
wchodzil na nowo w posiadanie swej ojcowizny, jesli ja sprzedal lub utracilp opadajac w
niewole. Ziemi nie mozna bylo definitywnie straci¢, gdyz nalezala ona do Boga. Izraelici
nie mogli wiec na zawsze pozostawa¢ niewolnikami, poniewaz Bog ich sobie 'wykupil' na
wylaczna wlasnos$é. Wykupil ich, wyprowadzajac z niewoli egipskiej.

Nawet jesli przepisy roku jubileuszowego pozostawaly w duzej mierze idealng
perspektywa, czyli bardziej nadziejg niz konkretng realizacja, stajac si¢ zreszta
prophetia futuri jako zapowiedz prawdziwego wyzwolenia, ktorego dokona majacy
przyjs$¢ Mesjasz. To na podstawie normy prawnej zawartej w tych przepisach
zarysowuje sie juz pewna nauka spoleczna, ktora w pelni rozwinie si¢ pézniej,
poczynajac od Nowego Testamentu. Rok jubileuszowy przywracal réwnos¢ miedzy
wszystkimi synami Izraela, otwierajac nowe mozliwosci rodzinom zubozalym, ktore
utracily swe posiadlosci, a nawet osobista wolno$¢. Bogatym natomiast rok jubileuszowy
przypominal, Zze przyjdzie czas, gdy ich niewolnicy izraelscy znéw beda im réowni i beda
mogli upomniec si¢ o swe prawa. Nalezalo oglosi¢ rok jubileuszowy w czasie
przewidzianym przez Prawo, przychodzac z pomocg wszystkim potrzebujacym. To
wymagalo sprawiedliwych rzadéw. Sprawiedliwos¢, wedle Prawa Izraela, to nade
wszystko ochrona stabych; krol winien odznacza¢ si¢ w sposéb szczegdlny taka
sprawiedliwos$cig, jak mowi Psalmista: 'Wyzwo-li bowiem wolajacego biedaka i
ubogiego, i bezbronnego. Zmiluje si¢ nad nedzarzem i biedakiem i ocali zycie ubogich'
(Ps 72 [71], 12-13). Przestanki tej tradycji byly $cisle teologiczne. Wigzaly sie one przede
wszystkim z teologia stworzenia i z teologia Bozej Opatrznosci. Wedlug powszechnego
przekonania bowiem tylko Bogu, jako Stwoércy, przystuguje 'dominium altum’', czyli
wladza nas wszystkim, co stworzyl, a w szczego6lnos$ci nad ziemig (por. Kpt 25, 23). Jesli
w swej Opatrznos$ci Bog oddal ziemie ludziom, oznaczalo to, ze oddal ja wszystkim.
Dlatego bogactwa stworzenia sq przede wszystkim wspolnym dobrem wszystkich ludzi.
Ci, ktorzy dobra te posiadaja na wlasnos$¢, sa wlasciwie tylko ich zarzadcami, czyli
szafarzami, dzialajacymi w imieniu Boga, ktory sam jest ich wylacznym wlascicielem w
Scistym tego slowa znaczeniu. Wola Boza jest, azeby dobra stworzone stuzyly wszystkim
w sposob sprawiedliwy. Rok jubileuszowy mial stuzy¢ odnowie tej wlasnie
sprawiedliwosci spolecznej. W tradycji roku jubileuszowego jest zakorzeniona w jakis
sposéb doktryna spoleczna KoSciola, ktora zawsze stanowila cze$¢ nauczania
koscielnego i rozwinela sie szczegolnie w ostatnim stuleciu, przede wszystkim poczynajac
od Encykliki Rerum novarum.

Nalezy jednakze podkresli¢ to, co wyraza Izajasz w stowach: 'obwolywanie roku laski od
Pana'. Jubileusz jest dla KoSciola takim wlasnie 'rokiem laski', rokiem odpuszczenia
grzechow, a takze kar za grzechy, rokiem pojednania pomiedzy zwasnionymi, rokiem
wielorakich nawrdcen, rokiem pokuty sakramentalnej i pozasakramentalnej. Tradycja
lat jubileuszowych jest w szczegélny sposob zwigzana z udzielaniem odpustow i to
bardziej szczodrych odpustow niz w innych latach. Obok Jubileuszéw, ktére
przypominaja tajemnice Wcielenia, jak kazde stulecie, rok pieédzisiaty, a takze
dwudziesty piaty, charakter jubileuszowy maja lata przypominajace tajemnice
Odkupienia, a wiec krzyz Chrystusa, Jego Smier¢ na Golgocie i Jego zmartwychwstanie.
Kosciol oglasza wtedy 'rok laski od Pana' i stara si¢ uczyni¢ wszystko, aby z tej laski
mogl korzystaé ogol wiernych. Dlatego Jubileusze bywaja obchodzone nie tylko 'in
Urbe', ale takze 'extra Urbem'. Zwykle Jubileusz 'extra Urbem' obchodzi si¢ w roku
nastepnym po Jubileuszu 'in Urbe'.

Jubileusze w zyciu indywidualnych os6b zwykle lacza sie z data urodzenia, ale
obchodzone sa takze rocznice Chrztu, Bierzmowania, pierwszej Komunii §w., Swiecen
kaplanskich czy tez biskupich, zawarcia Sakramentu Malzenstwa. Niektore z tych



rocznic obchodzi si¢ takze na sposob swiecki, ale chrzescijanie nadaja im zawsze
charakter religijny. W znaczeniu chrzescijanskim bowiem, kazdy Jubileusz - 25-lecia
kaplanstwa czy malzenstwa nazywany srebrnym, 50-lecia natomiast zlotym, a 60-lecia
diamentowym - stanowi szczegdlny rok laski, ktora dana osoba otrzymala poprzez jeden
z wymienionych Sakramentéw. To, co powiedzieliSmy o indywidualnych Jubileuszach,
odnosi si¢ rowniez do poszczegélnych wspoélnot czy instytucji. Tak wiec obchodzimy
stulecie czy tysigclecie powstania jakiego$ miasta czy gminy. W zyciu Kosciola podobnie
swietujemy Jubileusze parafii czy diecezji. Te wszystkie Jubileusze osobiste czy
wspolnotowe majq wielkie i szczegolne znaczenie w zyciu jednostek oraz w zyciu
odnosnych wspolnot.Na tym tle dwutysieczny rok od narodzenia Chrystusa (pomijajac
dokladnos¢ obliczen chronologicznych) jest prawdziwie Wielkim Jubileuszem, i to nie
tylko dla chrze$cijan, ale posrednio dla calej ludzkos$ci ze wzgledu na pierwszoplanowa
role, jaka chrze$cijanstwo odegralo w ciagu tych dwdch tysigcleci. Godne uwagi jest to,
Ze uplyw lat oblicza si¢ prawie wszedzie od przyjscia Chrystusa na $wiat, ktore staje si¢
takze punktem centralnym najbardziej dzi$§ uzywanego kalendarza. Czyz nie jest to
takze znakiem nieporownywalnego wkladu chrzescijanstwa w histori¢ powszechna,
poczawszy od narodzin Jezusa z Nazaretu?

Wyraz 'Jubileusz' mowi o radosci. Chodzi tu nie tylko o radosé¢ czysto wewnetrzna, ale
o rados$¢, ktora objawia sie takze na zewnatrz, albowiem przyjscie Boga jest
wydarzeniem takze zewnetrznym. Jest ono widzialne, styszalne i dotykalne, jak mowi
sw. Jan (por. 1 J 1, 1). Shusznie zatem, ze wszystkie przejawy radoS$ci zwigzane z tym
przyjsciem s takze przejawami zewnetrznymi: Kos$ciol raduje si¢ ze zbawienia. Do tej
radosci zaprasza wszystkich, stwarzajac szczegélne warunki po temu, azeby zbawcze
energie mogly stawa¢ si¢ udzialem kazdego. Rok 2000 jest wiec data Wielkiego
Jubileuszu.Jezeli chodzi o tres¢ tego Wielkiego Jubileuszu, to bedzie ona poniekad taka
sama jak ta, ktora sig laczy z kazdg inng datq jubileuszows. Jednakze bedzie ona
réownoczesnie odmienna, bogatsza od kazdej innej. Kosciol bowiem respektuje miary
czasu: godziny, dni, lata, stulecia. Pod tym wzgledem idzie on krok w krok z kazdym
czlowiekiem, uswiadamiajac mu, jak kazda z tych miar jest nasycona zbawcza
obecnoscig Boga i zbawczym Jego dzialaniem. W tym tez duchu Kosciél raduje sie,
czyni dzig¢ki, a takze przeprasza i zanosi blagania do Pana historii i Pana ludzkich
sumien.Posrdéd najbardziej zarliwych blagan w tej nadzwyczajnej godzinie dziejow,
kiedy zbliza si¢ nowe tysiaclecie, Kosciol prosi Pana, aby wzrastala jednos¢ miedzy
wszystkimi chrzescijanami rozmaitych wyznan, az do osiaggniecia pelnej komunii.
Wyrazam gorace zyczenie, aby Jubileusz stal si¢ okazja do owocnej wspolpracy w celu
odkrycia tego, co nas laczy, a co z pewnoscig jest wieksze od tego, co nas jeszcze dzieli.
Jakze wielkg byloby korzyscia, gdyby w tej perspektywie - przy uszanowaniu
programoéw poszczegolnych Kosciolow i Wspolnot - dalo sie¢ osiagnaé porozumienie
ekumeniczne co do przygotowania i realizacji Jubileuszu. W ten sposob Jubileusz
zyskalby jeszcze wiekszg sile, dajac wobec Swiata Swiadectwo zdecydowanej woli
wszystkich uczniow Chrystusa osiggniecia jak najszybciej pelnej jednosci, w
przekonaniu, iz 'u Boga nie ma nic niemozliwego' (por. Lk 1, 37).

II1. Przygotowanie Wielkiego Jubileuszu

Kazdy Jubileusz jest przygotowany w dziejach Kosciola przez Opatrznos¢ Boza. Odnosi
sie to takze do Wielkiego Jubileuszu Roku 2000. Przekonani o tym, spogladamy z
wdziecznoscig i w poczuciu odpowiedzialno$ci na wszystko to, co si¢ dokonalo w
dziejach ludzkos$ci od narodzenia Chrystusa, a w szczegdlnos$ci na wszystko to, co sie
wydarzalo pomiedzy rokiem tysigcznym a dwutysiecznym. Jednak w sposob szczegolny
kierujemy spojrzenie wiary na nasze stulecie, starajac si¢ odnalez¢ w nim to, co
swiadczy nie tylko o dziejach czlowieka, ale takze o dzialaniu Boga w tych dziejach.

W tym znaczeniu mozna stwierdzié, iz Sobor Watykanski II byl opatrznosciowym



wydarzeniem, poprzez ktore Kosciol rozpoczal swoje blizsze przygotowanie do
Jubileuszu drugiego milenium. Byl to Sobér bardzo podobny do wszystkich
poprzednich, a rownoczesnie tak bardzo od nich rézny: Sobér skoncentrowany na
tajemnicy Chrystusa i Jego KoSciola, a zarazem otwarty na Swiat. To otwarcie bylo
ewangeliczng odpowiedzia na wspolczesne przemiany w Swiecie wraz ze wstrzasajacymi
doswiadczeniami XX wieku, umeczonego przez pierwszg i drugg wojne swiatowa, obozy
koncentracyjne i straszliwe eksterminacje. Wszystkie te wydarzenia ukazuja, jak nigdy
dotad, ze Swiat potrzebuje oczyszczenia, potrzebuje nawrécenia.Czesto mniema sie, ze
Sobor Watykanski II oznacza nowq epoke w zyciu KoSciola. Jezeli w pewnej mierze
takie twierdzenie jest sluszne, to r6wnoczes$nie trudno nie dostrzec, jak wiele ten Soboér
czerpie z doSwiadczen i przemyslen okresu przedsoborowego, zwlaszcza z dorobku mysli
Piusa XII. W dziajach KoSciola 'stare' i 'nowe' zawsze sg ze soba gleboko zespolone. To
co 'nowe' wyrasta ze 'starego’, to co 'stare' odnajduje w 'nowym' swoj pelniejszy wyraz.
Odnosi si¢ to takze do Soboru Watykanskiego II oraz do dzialalno$ci Papiezy z tym
Soborem zwigzanych, poczynajac od Jana XXIII, poprzez Pawla VI, Jana Pawla I, az
do obecnego Papieza.To, czego oni dokonali podczas Soboru i po jego zakonczeniu - tak
poprzez nauczanie jak nie mniej przez dzialalno$¢ kazdego z nich - z pewnoscia wnioslo
znaczacy wklad w przygotowanie tej nowej wiosny zycia chrzescijanskiego, ktora
powinna rozkwitna¢ w Wielkim Jubileuszu, jesli tylko chrzescijanie beda postuszni
dzialaniu Ducha Swietego.

Chociaz Sobor nie przybieral surowego stylu postepowania Jana Chrzciciela, ktéry nad
brzegami Jordanu nawolywal do pokuty i do nawrocenia (por. Lk 3, 1-17), to jednak
ujawnil w sobie co$ z tego dawnego Proroka, ukazujac z nowa mocq wspoélczesnemu
czlowiekowi Chrystusa, 'Baranka Bozego, ktory gladzi grzechy Swiata' (por. J 1, 29),
Odkupiciela czlowieka, Pana historii. Podczas Zgromadzenia soborowego Kosciol, aby
by¢ w pelni wierny swemu Mistrzowi, poszukiwal wlasnej tozsamosci, na nowo
odkrywajac glebie swej tajemnicy jako Cialo Chrystusa i Jego Oblubienica. Wstuchujac
sie pilnie w stowo Boze, potwierdzil powszechne powolanie do Swi¢tosci, zatroszczyl sie o
reforme liturgii, 'Zrodlo i szczyt' swego zycia; zainicjowal odnowe wielu dziedzin swej
egzystencji w wymiarze powszechnym i Koscioléw lokalnych; zajal si¢ sprawa budzenia
roznych powolan chrzescijanskich, zaréwno swieckich, jak i zakonnych, postugg
diakonow, kaptanéw i biskupéw; odkryl na nowo w sposéb szczegdlny kolegialnos¢
biskupow, uprzywilejowang forme poshlugi pasterskiej sprawowanej przez nich w
lacznosci z Nastepcg $Sw. Piotra. Sobor, w oparciu o te gruntowng odnowe, otworzyl sie
na chrze$cijan innych wyznan, na czlonkéw innych religii, na wszystkich ludzi naszych
czasow. Podczas zadnego innego Soboru nie méwilo si¢ tak wyraznie o jednoSci
chrzescijan, o dialogu z religiami niechrzescijanskimi, o szczeg6lnym znaczeniu Starego
Przemierza oraz Izraela, o godnoS$ci sumienia, o zasadzie wolnosci religijnej, o roznych
tradycjach kulturowych, wsrod ktorych Kosciol spelnia swoja misje, o Srodkach
spolecznego przekazu.

Ogromne bogactwo tresci, a takze nowy, nieznany przedtem sposéb podania ich przez
Sobor, sa jakby zapowiedzig nowych czasow. Ojcowie soborowi mowili jezykiem
Ewangelii, jezykiem Kazania na Gorze i Osmiu Blogostawienstw. Bog jest
przedstawiony w przestaniu soborowym jako calkowicie suwerenny Pan wszystkich
rzeczy, ale takze jako zabezpieczajacy autentyczng autonomie rzeczywistosci
doczesnych.Najlepsze przygotowanie do Jubileuszu roku dwutysiecznego nie jest niczym
innymi, jak tylko mozliwie wiernym wcieleniem nauki Vaticanum II w zyciu kazdego
czlowieka i calego Kosciola. Wraz z Soborem bezposrednie przygotowanie do Wielkiego
Jubileuszu Roku 2000 zostalo niejako zainaugurowane w najszerszym tego stowa
znaczeniu. Jesli szukamy jakiego$ odpowiednika w liturgii, to chyba coroczna liturgia
adwentowa jest czasem najblizszym duchowi Soboru. Adwent przygotowuje nas do



spotkania z Tym, 'Ktory byl i Ktory jest, i Ktory przychodzi' (Ap 4, 8).

W przygotowanie do spotkania Roku 2000 wlacza si¢ seria Synodow rozpoczeta po
Soborze Watykanskim II. Byly to Synody ogolne, a z kolei takze Synody kontynentalne,
regionalne, krajowe czy diecezjalne. Glownym ich tematem byla ewangelizacja, a w
szczego6lnosci nowa ewangelizacja. Podwaliny dla tego tematu polozyla Adhortacja
apostolska Evangelii nuntiandi Pawla VI; opublikowana w 1975 r., po trzecim
Zgromadzeniu Ogélnym Synodu Biskupow. Wszystkie te Synody same w sobie s3 juz ta
now3a ewangelizacja. Wzrastajq z soborowej wizji KoS$ciola, otwieraja szeroka
przestrzen dla uczestnictwa Swieckich, proklamujq i inauguruja ich specyficzng
odpowiedzialnos¢ w Kosciele, sa wyrazem sily, jaka Chrystus obdarzyl caly Lud Bozy,
dajac mu uczestnictwo w swojej mesjanskiej misji: misji prorockiej, kaplanskiej i
krolewskiej. Bardzo jasno mowi o tym drugi rozdzial Konstytucji dogmatycznej Lumen
gentium. W ten sposéb przygotowanie do Jubileuszu Roku 2000 dokonuje si¢ w
wymiarze zaréwno uniwersalnym, jak i lokalnym w calym Kosciele, ozywionym nowa
$wiadomoscia misji zbawczej, jaka otrzymal od Chrystusa. Swiadomo$¢ tej misji glosza
w szczego6lny sposéb Adhortacje posynodalne poswiecone postannictwu Swieckich,
formacji kaptanow, katechezie, rodzinie, znaczeniu pokuty i pojednania w zZyciu
Kosciola i ludzkoSci, a w najblizszym czasie zyciu konsekrowanemu.

Szczegdlne zadanie i odpowiedzialno$¢ w zwiazku z Wielkim Jubileuszem Roku 2000
wigzg sie z postlugg Biskupa Rzymu. W jakis sposob dzialali w tym duchu wszyscy
papieze naszego konczgcego si¢ stulecia. Poprzez program odnowy wszystkiego w
Chrystusie $w. Pius X staral si¢ stawi¢ czolo tragicznemu rozwojowi wydarzen, jakie
zaciazyly na sytuacji miedzynarodowej na poczatku naszego stulecia. Kosciol byl
swiadom, ze wobec narastania dgznoSci przeciwnych pokojowi i sprawiedliwosci w
Swiecie wspolczesnym musi staé si¢ w sposob zdecydowany rzecznikiem i obronca tych
podstawowych wartosci. Papieze okresu przedsoborowego podejmowali te zadania z
wielkim zaangazowaniem, kazdy na swoj sposob: Benedykt XV stanal w obliczu tragedii
pierwszej wojny Swiatowej, Pius XI musial zmierzy¢ sie z zagrozeniami systemow
totalitarnych, czy tez systemow nie szanujacych wolnosci osoby ludzkiej w Niemczech, w
Rosji, we Wloszech, w Hiszpanii, a przedtem jeszcze w Meksyku. Pius XII
interweniowal w zwiagzku z apogeum niesprawiedliwosci i podeptania godnosci ludzkiej,
jakim stala sie druga wojna Swiatowa. Dal rowniez jasne wskazania co do budowania
nowego ladu swiatowego po upadku dotychczasowych systemow politycznych.W tym
stuleciu, ponadto, Papieze w $lad za Leonem XIII podejmowali systematycznie
problemy katolickiej nauki spolecznej, dotyczace sprawiedliwego ustroju spolecznego w
dziedzinie stosunkow pomiedzy praca i kapitalem. Znalazlo to wyraz w Encyklice
Quadragesimo anno Piusa XI, réwniez w licznych wypowiedziach Piusa XII, z kolei w
Mater et Magistra i w Pacem in terris Jana XXIII oraz w Populorum progressio i w
Liscie apostolskim Octogesima adveniens Pawla VI. Do tego tematu nawigzywalem ja
sam wielokrotnie: Encyklike Laborem exercens poswiecilem w szczegolny sposéb
znaczeniu ludzkiej pracy, podczas gdy w Centesimus annus potwierdzilem, aktualnosé,
po stu latach, nauki Rerum novarum. Wreszcie Encyklika Sollicitudo rei socialis byla
poniekad systematycznym przypomnieniem calej spolecznej nauki KoSciola na tle
konfrontacji dwoch blokow Wschod-Zachod i zagrozenia wojna nuklearna. Te dwa
watki spolecznej nauki KoSciola - obrona godnosci i praw osoby ludzkiej w obrebie
sprawiedliwej relacji pomiedzy pracg a kapitalem oraz troska o pokdj - spotkaly sie i
polaczyly w tekscie tej Encykliki. Sprawie pokoju stuzg takze wydawane od roku 1968,
za pontyfikatu Pawla VI, papieskie Oredzia noworoczne.

Obecny pontyfikat juz od pierwszego dokumentu méwi o tym Wielkim Jubileuszu w
sposéb wyrazny, zachecajgc do przezycia tego czasu przygotowania jako 'mowego
adwentu'9. Do tego tematu powraca jeszcze wiele razy, omawiajac go obszerniej w



Encyklice Dominum et Vivificantem10. Istotnie, przygotowanie do Roku 2000 staje si¢
jak gdyby jego kluczem hermeneutycznym. Nie oznacza to z pewnoscig jakiego$ nowego
milenaryzmu, o jakim moéwilo si¢ w zwigzku z pierwszym tysigcleciem, oznacza
natomiast szczeg6lna wrazliwos¢ na wszystko, co Duch méwi Kos$ciolowi i Kosciotom
(por. Ap 2, 7 nn.), na wszystko, co méwi poszczegélnym osobom poprzez dary, ktore
shuza calej wspoélnocie oraz na wszystko, co méwi do réznych wspdlnot, poczynajac od
najmniejszych, jak rodzina, a konczac na wiekszych, takich jak narody i organizacje
miedzynarodowe, nie pomijajgac kultur, cywilizacji i zdrowych tradycji. Ludzkos$¢,
wbrew wszystkim pozorom, wcigz oczekuje objawienia sig synow Bozych i zyje nadzieja,
jakby w bélach rodzenia, co kiedys tak wymownie przedstawil §w. Pawel w Liscie do
Rzymian (por. 8, 19-22).

Waznym czynnikiem w realizacji Soboru Wytykanskiego II stalo si¢ papieskie
pielgrzymowanie. Zapoczatkowal je Jan XXIII w przeddzien otwarcia Soboru
symboliczng pielgrzymka do Loreto i do Asyzu (1962). Rozszerzyl ten program Pawel
VI, ktéry udal sie w pielgrzymce przede wszystkim do Ziemi Swietej (1964) i odby}
dziewie¢ innych wielkich podroézy apostolskich, nawigzujac dzieki nim bezposredni
kontakt z ludami ré6znych kontynentow.Obecny pontyfikat program ten jeszcze bardziej
rozszerzyl, poczynajac od Meksyku, w zwiazku z III Konferencja Ogélna Episkopatu
Ameryki Poludniowej w Puebli w 1979 roku; z kolei w tym samym roku nastgpila
pielgrzymka do Polski, w zwigzku z Jubileuszem 900-lecia $mierci §w. Stanislawa
Biskupa i Meczennika.Dalsze etapy tego pielgrzymowania sa znane. Pielgrzymki staly
sie systematyczne, docierajac do Kosciolow lokalnych na wszystkich kontynentach, ze
szczeg6lng troskg o rozwoj relacji ekumenicznych z chrzescijanami réznych wyznan. Z
tego punktu widzenia nabierajg szczegolnego znaczenia odwiedziny w Turcji (1979), w
Niemiczech (1980), w Anglii, Walii i Szkocji (1982), Szwajcarii (1984), krajach
skandynawskich (1989), a ostatnio w krajach baltyckich (1993).W tej chwili celem
pielgrzymowania najbardziej upragnionym staje si¢, oprocz Sarajewa w Bosni-
Hercegowinie. Bliski Wschod, poczynajac od Libanu, z kolei Jerozolima i Ziemia
Swieta. Byloby rzecza bardzo wymowna, gdyby w perspektywie Roku 2000 udalo sie
nawiedzi¢ te wszystkie miejsca, ktore leza na drodze wedrowki Ludu Bozego Starego
Przymierza, poczynajac od miejsc zwigzanych z Abrahamem i Mojzeszem, poprzez
Egipt i gore Synaj, az do Damaszku, miasta, ktore bylo swiadkiem nawrocenia $w.
Pawla.

W przygotowaniu Roku 2000 maja swoj udzial poszczegélne Koscioly poprzez swoje
wlasne Jubileusze, obchodzone jako donioste etapy dziejow zbawienia danych ludow.
Wsréd tych Jubileuszéw lokalnych czy regionalnych wydarzeniami najwiekszej miary
byly: tysiaclecie Chrztu Rusi w 1988 rokull, a takze pi¢ésetlecie zapoczatkowania
ewangelizacji na kontynencie amerykanskim (1492). Jednakze oprocz tych wydarzen o
szerokim, cho¢ nie uniwersalnym zasiegu, trzeba takze pamietaé¢ o innych, nie mniej
znaczacych. Nalezy tu wymieni¢ na przyklad tysigclecie Chrztu Polski w 1966 roku i
Chrztu Wegier w 1968 roku oraz szesésetlecie Chrztu Litwy w 1987 roku. W
najblizszym czasie bedzie obchodzone 1500-lecie Chrztu kréla Frankow Klodwiga (496)
i 1400-lecia misji Sw. Augustyna z Canterbury (597), ktory zapoczatkowal ewangelizacje
swiata anglosaskiego.W Azji Jubileusz zwroci szczegélng uwage na postaé apostola
Tomasza, ktory juz na poczatku ery chrzescijanskiej, wedlug tradycji, przyniost oredzie
ewangeliczne do Indii, dokad po6zniej, okolo 1500 roku mieli przyby¢ misjonarze z
Portugalii. W tym roku przypada siedemsetlecie ewangelizacji Chin (1294) i
przygotowujemy si¢ do przypomnienia rozwoju dzialalnosci misyjnej na Filipinach
wraz z ustanowieniem stolicy metropolitalnej w Manili (1595), jak réwniez
czterechsetnej rocznicy Smierci pierwszych meczennikéw w Japonii (1597).W Afryce,
gdzie takze poczatki ewangelizacji siegaja epoki apostolskiej - wraz z 1650 rocznica



konsekracji biskupiej Sw. Frumencjusza (ok. 340), pierwszego biskupa Etiopii i z
piecsetna rocznice ewangelizacji Angoli, w dawnym Kroélestwie Kongo (1491) - stulecie
przybycia pierwszych misjonarzy obchodza takie kraje jak: Kamerun, Wybrzeze Kosci
Stoniowej, Republika Srodkowoafrykanska, Burundi i Burkina Faso. Inne kraje
afrykanskie juz wczesniej obchodzily ten Jubileusz.Czyz mozna wreszcie przemilczeé
Koscioly Wschodu, ktérych starozytne Patriarchaty przypominajg tak zywo dziedzictwo
apostolskie, a ich czcigodne tradycje teologiczne, liturgiczne i duchowne stanowig
ogromne bogactwo bedace wspolng wlasnoscia calego chrzescijanstwa? Liczne rocznice
jubileuszowe tych Kos$ciolow i Wspolnot, ktore w nich odnajdujg swe apostolskie
pochodzenie, przypominajg droge Chrystusa poprzez stulecia i wlaczaja je roOwniez w
Wielki Jubileusz konca drugiego tysiaclecia.W tym Swietle cala historia chrzescijanstwa
jawi si¢ nam jako jedna rzeka, do ktorej kierujg swe wody liczne doplywy. Rok 2000
kaze nam spotkac si¢ w duchu odnowionej wiernosci i poglebionej komunii nad
brzegami tej wielkiej rzeki: rzeki Objawienia, chrzescijanstwa i Kosciola, plynacej
przez dzieje ludzkosci, poczynajac od wydarzenia, ktére mialo miejsce w Nazarecie, a
potem w Betlejem przed dwoma tysiacami lat. Jest to prawdziwie 'rzeka', ktora ze
swoimi 'doplywami' - wedlug stéw Psalmu - 'rozwesela miasto Boze' (por. 46 [45], 5).

W perspektywe przygotowan do Roku 2000 wpisuja sie takze Lata Swiete, obchodzone
w ostatnim okresie obecnego stulecia. Zywa jest jeszcze pamie¢ Roku Swietego
ogloszonego przez Papieza Pawla VI w roku 1975, a z kolei roku 1983 obchodzonego
jako Roku Odkupienia. By¢ moze jeszcze silniejszy oddzwiek zyskal Rok Maryjny
1987/8, bardzo oczekiwany i gleboko przezywany w poszczegdélnych Kosciotach
lokalnych, a zwlaszcza w sanktuariach maryjnych na calym Swiecie. Encyklika
Redemptoris Mater, wowczas opublikowana, przypomniala soborowg nauke o obecnosci
Bogarodzicy w tajemnicy Chrystusa i KoSciola: Syn Bozy dwa tysiace lat temu stal sie
czlowiekiem za sprawa Ducha Swietego i narodzil sie z Niepokalanej Dziewicy Maryi.
Rok Maryjny byl jak gdyby szczegdlng antycypacja Jubileuszu, zawierajac w sobie
bardzo wiele z tego, co w Roku 2000 ma si¢ wyrazi¢ w calej pelni.

Trudno nie zauwazy¢, ze Rok Maryjny bezposrednio poprzedzal wydarzenia roku 1989.
Wydarzenia te nie mogly nie zaskoczy¢ swym zasiegiem, a zwlaszcza swym szybkim
przebiegiem. O ile lata osiemdziesiate byly naladowane rosnacym wciaz zagrozeniem,
dalszym ciaggiem 'zimnej wojny', to rok 1989 przynidst rozwigzanie pokojowe, ktore
mialo posta¢ jakby 'organicznego' rozwoju. W Swietle tego rozwigzania mozna bylo
dostrzec wrecz profetyczne znaczenie Encykliki Rerum novarum. Potwierdzilo si¢ to, co
papiez Leon XIII napisal tam na temat komunizmu, a co podkreslilem w Encyklice
Centesimus annus12. Mozna bylo zreszta odczué, ze we wszystkich tych wydarzeniach
dziala jak gdyby niewidzialna reka Opatrznosci, ktora jest reka macierzynska: 'Czyz
moze niewiasta zapomnie¢ o swym niemowleciu?' (Iz 49, 15).Po roku 1989 pojawily sie
jednak nowe niebezpieczenstwa i zagrozenia. W krajach bylego bloku wschodniego po
upadku komunizmu pojawilo si¢ grozne niebezpieczenstwo nacjonalizmoéw, jak o tym
swiadczg, niestety, wydarzenia na Balkanach i na innych pobliskich terytoriach. Zmusza
to narody europejskie do powaznego rachunku sumienia w celu uznania dziejowych
bledow i przewinien na polu ekonomicznym i politycznym w stosunku do narodow,
ktorych prawa byly systematycznie gwalcone przez imperializmy zar6wno wieku XIX,
jak tez obecnego stulecia.

Obecnie, na przedluzeniu Roku Maryjnego, przezywamy w podobnym znaczeniu Rok
Rodziny, ktorego tres¢ Scisle laczy sie z tajemnicq Wcielenia, a takze z dziejami
czlowieka. Mozna wiec zywi¢ nadzieje, ze Rok Rodziny zainaugurowany w Nazarecie
stanie si¢ podobnie jak Rok Maryjny jednym jeszcze znaczacym etapem przygotowania
do Wielkiego Jubileuszu.W tym celu napisalem specjalny List do Rodzin, w ktérym
przypomnialem istote nauczania Kosciola o rodzinie, kierujac je niejako do wnetrza



kazdego ogniska domowego. Na Soborze Watykanskim II Kos$cidl jako jedno ze swoich
zadan okreslil popieranie godnosci malzenstwa i rodziny13. Rok Rodziny ma stuzy¢
realizacji Soboru w tym wymiarze. Dlatego trzeba, azeby przygotowanie do Wielkiego
Jubileuszu przeszlo poniekad przez kazdg ludzka rodzine. Czyz Bog nie zechcial wejsé
w dzieje czlowieka wlasnie poprzez rodzine - Rodzine Nazaretanskg?

IV. Przygotowanie bezposrednie

Na tle tej rozleglej panoramy pojawia si¢ pytanie: czy mozliwe jest opracowanie
konkretnego programu przedsiewzieé, ktore przygotuja nas bezposrednio na Wielki
Jubileusz? W tym, co powiedzieliSmy powyzZej, juz mozna wlasciwie znalez¢ kilka
elementow takiego programu.Bardziej szczegélowy projekt doraznych inicjatyw - jesli
nie ma by¢ sztuczny i trudny do realizacji dla poszczegélnych Kosciolow, zyjacych w
bardzo r6znorodnych warunkach - musi powsta¢ jako wynik szerszej konsultacji.
Swiadom tego, postanowilem zwréci¢ sie z ta sprawa do Przewodniczacych Konferencji
Episkopatow, a zwlaszcza do Kardynalow.Jestem wdzieczny czcigodnym Czlonkom
Kolegium Kardynalskiego, ktorzy zgromadziwszy si¢ na Nadzwyczajnym Konsystorzu
w dniach 13 i 14 czerwca 1994 r., sformulowali liczne propozycje i pozyteczne
wskazania. Dziekuje rowniez Braciom w Biskupstwie za cenne sugestie, przekazywane
mi na rézne sposoby, ktorych nie omieszkalem uwzglednié, piszac niniejszy List
apostolski.

Pierwsza konkretna sugestia, jaka wylonila si¢ z przeprowadzonych konsultacji, dotyczy
harmonogramu przygotowan. Do roku 2000 brakuje juz tylko kilka lat: wydalo si¢
zatem stosowne podzielenie tego okresu na dwie fazy, tak aby faza bezposrednich
przygotowan przypadala na ostatnie trzy lata. Powstala bowiem obawa, ze przedluzenie
tego okresu doprowadziloby do nagromadzenia w nim zbyt wielu réznych tresci, co
ostabiloby jego intensywno$¢ duchowa.Uznano zatem, ze w miare¢ zblizania sie¢ tej
historycznej daty nalezy w pierwszej fazie zapoznawa¢ wiernych z problemami szerszej
natury, by nastepnie skoncentrowa¢ bezposrednie przygotowania w drugiej fazie,
trwajacej wlasnie trzy lata i w caloSci poswieconej celebracji tajemnicy Chrystusa
Zbawiciela.

A. Faza pierwsza

Pierwsza faza bedzie miala zatem charakter wstepny: jet celem bedzie glebsze
uswiadomienie chrzescijanskiemu ludowi wartosci i znaczenia Jubileuszu Roku 2000 w
dziejach czlowieka. Zawiera on w sobie pamigtke narodzin Chrystusa i stad ma gleboka
wymowe chrystologiczna.Zgodnie ze struktura wiary chrzescijanskiej, na ktora sklada
si¢ stlowo i sakrament, takze w obchodach tej szczegdlnej rocznicy wazne wydaje si¢
polaczenie elemetu pamiatki i celebracji, tak by nie ograniczyly si¢ one do pojeciowego
tylko wspomnienia historycznego faktu, ale uobecnily jego zbawcza wartos$¢ poprzez
sakramentalne urzeczywistnienie. Jubileusz powinien utwierdzi¢ w dzisiejszych
chrzescijanach wiare w Boga, ktory objawil si¢ w Chrystusie, umocni¢ nadzieje,
wyrazajaca si¢ w oczekiwaniu na zycie wieczne, ozywi¢ milos¢, czynnie stuzaca
braciom.W pierwszej fazie przygotowan (to jest w latach 1994-1996) Stolica Apostolska
- miedzy innymi za posSrednictwem powolanego specjalnie w tym celu Komitetu - bedzie
sie starala sformulowa¢ pewne sugestie dotyczace kierunkow refleksji i dzialania w skali
Kosciola powszechnego, jednoczesnie za$ to samo zadanie budzenia Sswiadomosci bedg
spelnialy w KosSciotach lokalnych podobnie Komisje, dzialajac w $SciSlejszym
powigzaniu z konkretna rzeczywistoscia. Ich celem bedzie kontynuowanie w pewien
sposéb tego, co uczyniono juz we wczesnym okresie przygotowan. a jednocze$nie
poglebienie najbardziej znamiennych aspektéw Jubileuszu.

Jubileusz jest zawsze szczegélnym czasem laski, 'dniem blogostawionym przez Pana':
jako taki ma on - jak juz powiedziano - charakter radosnego Swi¢ta. Jubileusz Roku
2000 ma by¢ wielkg modlitwa uwielbienia i dziekczynienia, zwlaszcza za dar Wcielenia



Syna Bozego oraz za dar Odkupienia dokonanego przez Niego. W roku jubileuszowym
chrze$cijanie raz jeszcze uswiadomig sobie z wiarg i zdumieniem milosé Ojca, ktory
Syna swojego dal, 'aby kazdy, kto w Niego wierzy, nie zgingl, ale mial zycie wieczne' (J
3, 16). Z glebi serca zanosié tez bedq dziekczynienie za dar zalozonego przez Chrystusa
Kosciola, ktory jest 'sakramentem, czyli znakiem i narzedziem wewnetrznego
zjednoczenia z Bogiem i jednoSci calego rodzaju ludzkiego'14. Beda dziekowa¢ takze za
owoce Swietosci, jakie dojrzaly w zyciu tak wielu mezczyzn i kobiet, ktorzy we
wszystkich pokoleniach i w kazdej epoce umieli w pelni przyja¢ dar
Odkupienia.Jednakze rados$¢ kazdego Jubileuszu jest w szczegdlny sposob radoscia z
odpuszczenia win, rado$cig nawrocenia. Wydaje sie, ze na plan pierwszy powinno si¢
wysunac to, co stanowilo temat Synodu Biskupéw w 1983 r., to znaczy pokute i
pojednanielS. Synod ten byl wydarzeniem ogromnie znamiennym w dziejach KoSciola
posoborowego. Podjal on zawsze aktualng sprawe nawrdcenia (metanoia), ktore jest
wstepnym warunkiem pojednania z Bogiem zaréwno pojedynczych oséb, jak i wspolnot.
Gdy zatem zbliza si¢ ku koncowi drugie tysigclecie chrzescijanstwa, jest rzecza stuszna,
aby Kosciél w sposob bardziej Swiadomy wzial na siebie ciezar grzechu swoich synow,
pamietajac o wszystkich tych sytuacjach z przeszlosci, w ktéorych oddalili si¢ oni od
ducha Chrystusa i od jego Ewangelii i zamiast da¢ swiadectwo Zycia inspirowanego
wartosciami wiary ukazali §wiatu przyklady myslenia i dzialania, bedace w istocie
zrodlem antySwiadectwa i zgorszenia.Kosciol, cho¢ jest Swiety dzieki swemu wlaczeniu
w Chrystusa, niestrudzenie czyni pokute: zawsze przyznaje si¢ przed Bogiem i przed
ludZmi do grzesznych swoich dzieci. Mowi o tym Konstytucja Lumen gentium. 'KoS$ciél
obejmujacy w lonie swoim grzesznikow, Swiety i zarazem ciggle potrzebujacy
oczyszczenia, podejmuje ustawicznie pokute i odnowienie swoje'16. Drzwi Swiete
Jubileuszu Roku 2000 powinny by¢ symbolicznie wigksze niz poprzednio, poniewaz
ludzkos$¢ gdy dotrze do tej przelomowej daty pozostawi za sobg nie tylko kolejny wiek,
ale tysiaclecie. Jest zatem rzecza stuszna, by KoS$ciol przeszed} przez nie z jasna
swiadomoscia tego, co przezyl w ciggu ostatnich dziesieciu wiekow. Nie moze on
przekroczy¢ progu nowego tysiaclecia, nie przynaglajac swoich synow do oczyszczenia
si¢ przez pokute z bledow, niewiernosci, niekonsekwencji i zaniedban. Uznanie staboSci
dnia wczorajszego to akt lojalnosci i odwagi, ktory pomaga nam umocni¢ naszg wiare,
pobudza czujnosé¢ i gotowosé do stawienia czola dzisiejszym pokusom i trudnosciom.
Wsréd grzechéw domagajacych sie szczegdélnego wysiltku pokuty i nawrdcenia trzeba z
pewnoscia wymienic te, ktore zaszkodzily jednosci, jakiej Bég pragnal dla swego Ludu.
W tysigcleciu dobiegajacym konca, jeszcze bardziej anizeli w piewszym millennium,
wspolnota Kosciola 'czesto nie bez winy ludzi z jednej i drugiej strony'17 do$wiadczyta
bélu podzialéw, ktore sa zdecydowanie przeciwne woli Chrystusa i stanowig dla Swiata
okazje do zgorszenial8. Nadal, niestety, odczuwamy brzemie tych grzechow przeszlosci,
ktore przetrwaly do dzi$ jako wcigz aktualne pokusy. Trzeba koniecznie naprawi¢ ich
skutki, proszac usilnie Chrystusa o przebaczenie.U schylku obecnego tysiaclecia Kosciot
powinien zwrocié sie z jeszcze zarliwszym blaganiem do Ducha Swietego, proszac Go o
laske zjednoczenia chrzescijan. Jest to problem kluczowy dla ewangelicznego
swiadectwa w Swiecie. Po Soborze Watykanskim II podjeto szczegolnie wiele inicjatyw
ekumenicznych dajac Swiadectwo wielkodusznosci i zaangazowania: mozna powiedzie¢,
Ze cala dzialalnos$¢ Kosciolow lokalnych i Stolicy Apostolskiej zyskala w ostatnich latach
wymiar ekumeniczny. Papieska Rada ds. Popierania Jednosci Chrzescijan stala si¢
jednym z glownych osrodkow pobudzajacych dazenie do pelnego zjednoczenia.Wszyscy
jednak jesteSmy Swiadomi, Ze osiagniecie tego celu nie moze by¢ owocem wylacznie
ludzkich wysitkéw, cho¢ sa one nieodzowne. Jednos¢ jest w ostatecznosci darem Ducha
Swietego. Od nas oczekuje sie, bySmy troszczyli sie o ten dar, nie pozwalajac sobie na
zaniedbanie czy przemilczenia w naszym Swiadectwie prawdzie, ale realizujac Smialo



wskazania sformulowane przez Sobor i pézniejsze dokumenty Stolicy Apostolskiej,
cenione takze przez wielu sposréd chrzescijan, ktorzy nie sa w pelnej jednosci z
Kosciolem katolickim.Jest to zatem jedno z zadan dla chrzescijan, zblizajacych si¢ do
roku dwutysiecznego. Koniec drugiego millennium wzywa nas wszystkich do rachunku
sumienia, a takze do stosownych poczynan ekumenicznych, tak abySmy wobec
Wielkiego Jubileuszu mogli stana¢ jesli nie calkowicie pojednani, to przynajmniej o
wiele blizsi przezwyci¢zenia podzialow powstalych w drugim tysiacleciu. Zdajemy sobie
sprawe, zZe jest tu potrzebny olbrzymi wysilek, nie tylko dialogu doktrynalnego, ale
przede wszystkim modlitwy ekumenicznej, ktora stala si¢ znacznie zywsza po Soborze;
winna ona jednak nadal przybiera¢ na sile, obejmujac swym zasiegiem coraz wiecej
chrzescijan zgodnie z wielkim blaganiem, jakie Chrystus zanosil do Ojca przed meka:
'Ojcze (...), aby i oni stanowili w Nas jedno' (J 17, 21).

Innym bolesnym zjawiskiem, nad ktérym synowie KoS$ciola musza si¢ pochyli¢ z sercem
pelnym skruchy, jest przyzwolenie - okazywane zwlaszcza w niektorych stuleciach - na
stosowanie w obronie prawdy metod nacechowanych nietolerancjg, a nawet
przemoc3a.To prawda, ze aby prawidlowo oceni¢ przeszlos¢, trzeba wzigé pod uwage
kontekst kulturowy danej epoki, jako ze pod jego wplywem wielu moglo w dobrej
wierze sadzi¢, iz autentyczne Swiadectwo o prawdzie wymaga zagluszenia innych opinii,
a przynajmniej wykluczenia ich z dyskusji. Czesto wiele réznych czynnikow
wspoldzialalo w ksztaltowaniu przestanek nietolerancji, podsycajac namietnosci,
ktorym w pewnej mierze nie ulegali tylko ludzie wielkiego ducha, naprawde wolni i
pelni Boga. Jednakze te okolicznos$ci lagodzace nie zwalniaja KoSciola od obowiazku
wyrazenia glebokiego ubolewania z powodu stabosci licznych swoich synow, ktorzy
znieksztalcili jego oblicze i nie pozwolili mu by¢ doskonalym odzwierciedleniem
wizerunku jego ukrzyzowanego Pana, niezrownanego Swiadka cierpliwej milosci i
pokornej lagodnosci. Te bolesne do$wiadczenia przeszlo$ci stajg sie lekcjg na przyszlos¢,
ktora winna sklonié¢ kazdego chrzescijanina do Scistego przestrzegania zlotej zasady
sformulowanej przez Sobdr: 'Prawda nie inaczej si¢ narzuca, jak tylko sila samej
prawdy, ktéra wnika w umysly jednoczes$nie lagodnie i silnie'19.

Zgodnie z postulatem wielu Kardynaléw i Biskupéw powazny rachunek sumienia
powinien obja¢ przede wszystkim Kosciot chwili obecnej. U progu nowego millennium
chrzescijanie winni stana¢ w pokorze przed Panem, aby zastanowi¢ si¢ nad
odpowiedzialnoscia, jakq i oni ponoszg za rézne przejawy zla w dzisiejszym Swiecie. W
naszej epoce bowiem, cho¢ rozjasnionej licznymi §wiatlami, nie brak rowniez cieni.Czy
mozna na przyklad przemilcze¢ zjawisko obojetnosci religijnej, ktora sprawia, ze wielu
wspolczesnych ludzi zyje dzis$ tak, jak gdyby Bog nie istnial, albo zadowala si¢ mglista
religijnoscia, niezdolng sprostaé¢ problemowi prawdy ani obowiazkowi zachowania
spléjnosci miedzy zyciem i wiarg? Nalezy do tego doda¢é takze powszechng utrate
poczucia transcendentnego sensu ludzkiej egzystencji oraz zagubienie na polu etyKki,
obejmujgce nawet tak fundamentalne wartosci, jak szacunek dla zycia i dla rodziny.
Takze synowie Kosciola musza zada¢é sobie pytanie: w jakiej mierze i oni ulegi
atmosferze sekularyzmu i relatywizmu etycznego? Jaka cze$¢ odpowiedzialnosci za
szerzaca si¢ coraz bardziej niewiare winni wzia¢ na siebie, poniewaz nie umieli
ukazywa¢ prawdziwego oblicza Boga na skutek 'brakéw w ich wlasnym zyciu
religijnym, moralnym i spotecznym?'20.Nie sposéb przeciez zaprzeczy¢, ze wielu
chrzescijan przechodzi w swoim zyciu duchownym chwile niepewnosci, ktora obejmuje
nie tylko zZycie moralne, ale takze modlitwe, a nawet sama teologalna poprawnos¢ wiary.
Wiara, i tak juz wystawiona na probe przez konfrontacje z nasza epoka, zostaje czasem
sprowadzona na manowce przez bledne kierunki teologiczne, ktore szerza si¢ miedzy
innymi na skutek kryzysu postuszenstwa wobec Urzedu Nauczycielskiego Kosciota.Co
zas tyczy sie Swiadectwa KoS$ciola w naszej epoce, to czyz nie musimy z bolem



stwierdzi¢, ze wobec lamania podstawowych praw czlowieka przez rezimy totalitarne
niemalo chrzescijan, niestety, wykazalo brak rozeznania, ktory czasem przeradzatl si¢
nawet w przyzwolenie? I czy nie powinniSmy ubolewaé, patrzac na ciemne strony
wspolczesnos$ci, nad wspotodpowiedzialnoscig licznych chrzescijan za przejawy
glebokiej niesprawiedliwosci i nieréwnosci spotecznej? Wypadaloby zapytaé jak wielu z
nich naprawde zna i konsekwentnie realizuje wskazania nauki spolecznej
Kosciola.Rachunek sumienia nie moze poming¢ takze przyjecia nauki Soboru - tego
wielkiego daru Ducha, ofiarowanego Kosciolowi u schylku drugiego tysiaclecia. W
jakiej mierze stowo Boze stalo si¢, w pelniejszy sposob, dusza teologii i natchnieniem
calego chrzescijanskiego zycia, jak tego zadala Konstytucja Dei verbum? Czy liturgia
jest przezywana jako 'Zrodlo i szczyt' zycia Kosciola, zgodnie z nauczaniem Konstytucji
Sacrosanctum Concilium? Czy w Kosciele powszechnym i w Kosciotach partykularnych
umacnia si¢ eklezjologia komunii, sformulowana w Konstytucji Lumen gentium,
stwarzajaca przestrzen dla charyzmatow, postug, réznych form uczetnictwa Ludu
Bozego, ale nie ulegajaca demokratyzmowi ani socjologizmowi, ktére nie
odzwierciedlaja katolickiej wizji Kosciola i autentycznego ducha Vaticanum II ?
Zywotne znaczenie ma tez pytanie, ktore nalezy zadaé o styl relacji miedzy Kosciolem a
Swiatem. Zalecenia Soboru, zawarte w Konstytucji Gaudium et spes i w innych
dokumentach, dotyczace dialogu otwartego, opartego na wzajemnym szacunku i
zyczliwosci, ktoremu wszakze ma towarzyszy¢ staranne rozeznanie i odwazne
swiadectwo o prawdzie, pozostaja w mocy i wzywajg nas do dalszych wysitkow.

Kosciol pierwszego tysiaclecia zrodzil si¢ z krwi meczennikéw: 'Sanguis martyrum -
semen christianorum'21. Historyczne wydarzenia zwigzane z postacig Konstantyna
Wielkiego nigdy nie potrafilyby zapewni¢ takiego rozwoju Kosciola, jakiego byliSmy
swiadkami w pierwszym tysiacleciu, gdyby nie 6w posiew meczenski oraz wielkie
dziedzictwo Swietosci pierwszych pokolen chrzescijan. U kresu drugiego tysigclecia
Kosciol znowu stal si¢ Kosciolem meczennikow. Przesladowania ludzi wierzacych -
kaplanow, zakonnikow i Swieckich - zaowocowaly wielkim posiewem meczennikow w
réznych czeSciach §wiata. Swiadectwo dawane Chrystusowi az do przelania krwi, stalo
si¢ wspolnym dziedzictwem zaréwno katolikow, jak prawostawnych, anglikanéw i
protestantéw, co podkreslil juz Pawel VI w homilii wygloszonej z okazji kanonizacji
meczennikow ugandyjskich22.To swiadectwo nie moze zosta¢ zapomniane. Kosciol
pierwszych wiekéw, chociaz natrafial na tyle trudnosci organizacyjnych, bardzo
zabiegal o to, azeby utrwali¢ swiadectwo meczennikow w specjalnych martyrologiach.
Poprzez wieki te martyrologia stale byly uzupelniane, a w poczet Swietych i
blogostawionych Kosciola wchodzili juz nie tylko ci, ktorzy przelali krew dla Chrystusa,
ale takze nauczyciele wiary, misjonarze, wyznawcy, biskupi, kaplani, dziewice,
malzonkowie, wdowy, dzieci.W naszym stuleciu wrocili meczennicy. A sg to czesto
meczennicy nieznani, jak gdyby 'nieznani Zolnierze' wielkiej sprawy Bozej. Jesli to
mozliwe, ich §wiadectwa nie powinny zosta¢ zapomniane w Kosciele. Zgodnie z sugestia
Konsystorza trzeba, azeby Koscioly lokalne, zbierajac konieczng dokumentacje,
uczynily wszystko dla zachowania pamieci tych, ktérzy poniesli meczenstwo. Bedzie to
mialo niewatpliwie charakter i wymowe ekumeniczna. Chyba najbardziej przekonujacy
jest ten ekumenizm Swietych, meczennikéw. Communio sanctorum mowi glosniej anizeli
podzialy. Martyrologium pierwstych wiekow stanowilo podstawe kultu Swietych.
Gloszac i wielbigc Swietos$¢ swoich synow i corek, Kosciol oddawal najwyzszg cze$¢ Bogu
samemu. Czcil w meczennikach Chrystusa, ktory odbarzyl ich laska meczenstwa i
swietoS$ci. Z czasem rozwinela sie praktyka kanonizacji, ktora do dzis trwa w Kosciele
katolickim i w Kos$ciolach prawostawnych. Kanonizacje i beatyfikacje bardzo sie
pomnozyly w dzisiejszych czasach. Swiadcza one o Zywotnos$ci Koscioléw lokalnych,
ktorych jest dzi$ na Swiecie o wiele wiecej, anizeli w pierwszych wiekach i w pierwszym



tysiacleciu. Najwiekszym holdem dla Chrystusa ze strony wszystkich Koscioléw na
progu trzeciego tysiaclecia bedzie ukazanie przemoznej obecnosci Odkupiciela w
owocach wiary, nadziei i miloSci zlozonych przez ludzi tylu jezykow i ras, ktorzy poszli
za Chrystusem r6znymi drogami chrzescijanskiego powolania.Tak wiec zadaniem
Stolicy Apostolskiej w perspektywie trzeciego tysiaclecia bedzie uzupelnienie
martyrologiow Kosciola powszechnego, ze szczegélnym uwzglednieniem $wietoSci tych,
ktorzy zyli Chrystusowa prawda takze w naszych czasach. Nalezy popieraé¢ uznanie
heroicznosci cndt zwlaszcza swigtobliwych wiernych swieckich, ktorzy realizowali swe
powolanie chrze$cijanskie w malzenstwie. Zywiac przeswiadczenie, ze w rzeczywisto$ci
nie brak owocow Swietosci rowniez w tym stanie, czujemy potrzebe znalezienia
odpowiednich sposobow, azeby Swietos¢ ta byla przez Kosciol stwierdzana i stawiana za
wzor dla innych chrze$cijanskich malzonkow.

Kardynalowie i Biskupi zwracaja tez uwage na potrzebe innych jeszcze Synodow o
charakterze kontynentalnym na wzor tych, jakie odbyly si¢ juz dla Europy i Afryki.
Ostatnia Konferencja Biskupéw Ameryki Lacinskiej podjela wspolnie z Episkopatem
AmeryKki Pélnocnej propozycje Synodu dla obu Ameryk, poswieconego problemom
nowej ewangelizacji w tych dwoch tak bardzo réznigcych si¢ miedzy sobg - ze wzgledu
na poczatek i na historie - czesciach tego samego kontynentu oraz problematyce
sprawiedliwosci i miedzynarodowych stosunkéw ekonomicznych z uwzglednieniem
wiekich roznic, jakie dziela Pélnoc i Poludnie.Inny projekt Synodu o charakterze
kontynentalnym dotyczy Azji, gdzie w szczegélny sposob uwydatnia si¢ problem
spotkania chrzescijanstwa z prastarymi kulturami i religijami lokalnymi. Jest to wielkie
wyzwanie dla ewangelizacji, jako ze sytemy religijne takie jak buddyzm czy hinduizm
maja wyrazny charakter soteriologiczny. Istnieje zatem palaca potrzeba, aby z okazji
Wielkiego Jubileuszu ukaza¢ jasno i gleboko prawde o Chrystusie jako o jedynym
Posredniku miedzy Bogiem a ludzmi i jedynym Odkupicielu §wiata, odrozniajac Go
wyraznie od zalozycieli innych wielkich religii, cho¢ i one zawieraja elementy prawdy,
na co Kosciol patrzy ze szczerym szacunkiem, widzac w nich odblask tej Prawdy, ktora
oswieca wszystkich ludzi23. W Roku 2000 z nowg moca musi zabrzmie¢ oredzie: Ecce
natus est nobis Salvator mundi.Celowe mogloby tez by¢ zwolanie regionalnego Synodu
dla Oceanii. Na tym Kontynencie istnieje, miedzy innymi, problem ludnosci pierwotnej,
w szczegoOlny sposéb powiazany z niektérymi aspektami prehistorii rodzaju ludzkiego. Z
tego wzgledu Synod powinien by podja¢ - obok innych problemow tego Kontynentu -
wlasnie temat spotkania chrzescijanstwa z owymi prastarymi formami religijnosci,
ktore wyraznie cechuje orientacja monoteistyczna.

B. Faza druga

Na fundamencie tej rozleglej akcji budzenia Swiadomosci bedzie mozna nastepnie
przeprowadzic¢ faze drugg - faze przygotowawcza we wlasciwym sensie tego slowa.
Obejmie ona okres trzech lat, od 1997 do 1999 roku. Struktura ideowa tego trzylecia,
skupiona wokol Chrystusa, Syna Bozego, ktory stal si¢ czlowiekiem, musi mie¢
charakter teologiczny, a Scislej trynitarny.

Rok I: Jezus Chrystus

W pierwszym roku, 1997, tematem refleksji bedzie zatem Chrystus, Slowo Ojca, ktore
stalo sie czlowiekiem za sprawa Ducha Swietego. Nalezy bowiem zwréci¢ uwage na
wybitnie chrystologiczny charakter Jubileuszu, podczas ktérego bedziemy Swietowa¢é
Wocielenie Syna Bozego, tajemnice zbawienia dla calego rodzaju ludzkiego. Ogoélny
temat tego roku, proponowany przez wielu Kardynaléow i Biskupow, brzmi: 'Jezus
Chrystus, jedyny Zbawiciel Swiata, wczoraj, dzi$ i na wieki' (por. Hbr 13, 8).Wsrod
zagadnien chrystologicznych, proponowanych przez Konsystorz, na pierwszy plan
wysuwaja si¢ nastepujace: ponowne odkrycie Chrystusa Zbawiciela i Ewangelizatora, ze
szczeg6lnym nawigzaniem do czwartego rozdzialu Ewangelii w. Lukasza, gdzie temat



Chrystusa postanego, aby glosi¢ Ewangelie, przeplata si¢ z watkiem Jubileuszu; glebsze
rozwazenie tajemnicy Jego Wcielenia i Jego narodzin z dziewiczego lona Maryi; wiara w
Niego jako konieczny warunek zbawienia. Aby pozna¢ prawdziwg tozsamos¢ Chrystusa,
chrze$cijanie powinni - szczegdlnie w tym roku - powrdéci¢ z odnowionym zapalem do
Biblii, 'czy to przez swietq Liturgie, przypelniong Bozymi stowami, czy przez pobozna
lekture, czy przez odpowiednie do tego instytucje i inne pomoce'24. W tekscie
objawionym sam Ojciec niebieski wychodzi nam bowiem z milos$cia na spotkanie i
rozmawia z nami, ukazujac nam nature Jednorodzonego Syna oraz swoj plan zbawienia
ludzkosci25.

Wspomniane wyzej dazenie do sakramentalnego przezycia rzeczywisto$ci Jubileuszu
bedzie moglo odwolaé sie w ciagu tego roku do ponownego odkrycia Chrztu jako
fundamentu chrzescijanskiego zycia, zgodnie ze slowami Apostola: 'wy wszyscy, ktorzy
zostaliscie ochrzczeni w Chrystusie, przyoblekliscie si¢ w Chrystusa' (Ga 3, 27).
Katechizm Kosciola Katolickiego przypomina ze swej strony, ze Chrzest stanowi
'fundament komunii miedzy wszystkimi chrzescijanami, takze z tymi, ktorzy nie
osiagneli jeszcze pelnej komunii z Kosciolem katolickim'26. Wlasnie z punktu widzenia
ekumenicznego rok ten bedzie szczegdlnie wazna sposobnos$cia, aby wspdlnie skierowa¢é
wzrok ku Chrystusowi jedynemu Panu, podejmujgc probe stania si¢ jednym z Nim -
zgodnie z Jego modlitwa do Ojca. Uwypuklenie centralnego miejsca Chrystusa, stlowa
Bozego i wiary z pewnoscia spotka sie z zainteresowaniem i zyczliwym przyjeciem ze
strony chrzescijan innych wyznan.

Wszystko powinno zmierzaé ku pierwszoplanowemu celowi Jubileuszu, jakim jest
ozywienie wiary i Swiadectwa chrze$cijan. Aby to swiadectwo bylo skuteczne, trzeba
rozbudzi¢ w kazdym wierzacym prawdziwa tesknote za Swietoscia, mocne pragnienie
nawrocenia i osobistej odnowy w klimacie coraz zarliwszej modlitwy i solidarnosci z
bliznimi, zwlaszcza z tymi najbardziej potrzebujacymi.Pierwszy rok bedzie zatem
czasem sprzyjajacym ponownemu odkryciu katechezy - jej pierwotnego sensu i wartosci
jako 'mauki Apostolow' (por. Dz 2, 42) o osobie Jezusa Chrystusa i o Jego tajemnicy
zbawienia. Bardzo przydatne bedzie tu poglebione studium Katechizmu Kosciola
Katolickiego, ktory przedstawia 'wiernie i w spoob uporzadkowany (...) nauke Pisma
Swietego, Tradycji Zyjacej w Kosciele i autentycznego Magisterium, a takze duchowe
dziedzictwo Ojcow i Swietych Kosciola, aby umozliwiaé lepsze poznanie
chrze$cijanskiego misterium i ozywienie wiary Ludu Bozego'27. Realizm wymaga, by
nie zaniedba¢ takze pouczenia wiernych o blednych pogladach na temat osoby
Chrystusa i wlasciwie naswietli¢ ré6zne formy sprzeciwu wobec Niego i wobec KoSciola.
Najswietszg Maryje Panne, obecng poprzez cala faze przygotowawcza, w pierwszym
roku bedziemy kontemplowac¢ w tajemnicy Jej Boskiego macierzynstwa. To w Jej lonie
Stowo stalo si¢ cialem. Potwierdzenie centralnej pozycji Chrystusa nie moze by¢
odlaczone od uznania roli, jakg spelnia Jego Najswietsza Matka. Jej kult, jesli jest
wlasciwie rozumiany, nie moze niczego ujaé 'godnosci i skutecznosci dzialania
Chrystusa, jedynego Posrednika'28. Maryja bowiem zawsze wskazuje na swego Bozego
Syna i staje si¢ dla wszystkich wierzacych wzorem wiary autentycznie przezytej.
'Rozmyslajac o Niej zboznie i przypatrujgc sie jej w Swietle Stowa, ktore stalo sie
czlowiekiem, Kosciol ze czcig glebiej wnika w najwyzsza tajemnice Wcielenia i coraz
bardziej upodabnia si¢ do swego Oblubienca'29.

Rok II: Duch Swiety

Rok 1998, drugi rok fazy przygotowawczej, bedzie w szczegolny sposéb poswiecony
Duchowi Swietemu i Jego uswiecajacej obecnos$ci wewnatrz Wspélnot uczniow
Chrystusa. '"Wielki Jubileusz zakonczenia drugiego tysigclecia (...) ma - jak napisalem w
Encyklice Dominum et Vivificantem - (...) profil pneumatologiczny, albowiem tajemnica
Wecielenia dokonala sie 'za sprawa Ducha Swietego'. 'Sprawil' ja Duch Swiety, ktory -



jako wspélistotny Ojcu i Synowi - jest w absolutnej tajemnicy Tréjjedynego Boga:
Osoba-Miloscia, Darem nie stworzonym, a zarazem bezpoSrednim zZrédlem wszelkiego
obdarowania, jakie pochodzi od Boga - w porzadku stworzenia; jest tez bezposrednia
zasada i jakby podmiotem samoudzielania si¢ Boga w porzadku laski. Tajemnica
Wocielenia stanowi zenit owego obdarowania, stanowi zenit samoudzielania si¢ Boga w
porzadku laski'30.KoS$ciél nie moze si¢ przygotowaé¢ do obchodow roku dwutysiecznego
'w inny sposéb, jak tylko w Duchu Swietym. To, co w 'pelni czaséw' dokonalo sie za
Jego sprawg, moze tez tylko za Jego sprawg wyloni¢ si¢ z pamieci Kosciota'31.Duch
bowiem uobecnia w Kosciele wszystkich epok i na kazdym miejscu jedyne Objawienie
przyniesione ludziom przez Chrystusa, czyniac je zywym i skutecznym w duszy kazdego
czlowieka: 'Pocieszyciel, Duch Swiety, ktérego Ojciec posle w moim imieniu, On was
wszystkiego nauczy i przypomni wam wszystko, co Ja wam powiedzialem' (J 14, 26).
Do najwazniejszych zadan zwigzanych z przygotowaniem Jubileuszu nalezy zatem
ponowne odKkrycie obecnosci Ducha Swietego, ktory dziata w Kosciele zar6wno na
sposob sakramentalny, zwlaszcza poprzez Bierzmowanie, jak i za posrednictwem
licznych charyzmatow, zadan i postug przez Niego wzbudzonych dla dobra Kosciola:
'Jeden jest Duch, ktory rozmaite swe dary rozdziela stosownie do bogactwa swego i do
potrzeb postugiwania, ku pozytkowi Kosciota (por. 1 Kor 12, 1-11). Wsréd daréw tych
goruje laska Apostolow, ktérych powadze sam Duch poddaje nawet charyzmatykow
(por. 1 Kor 14). Tenze Duch, sam przez si¢, mocg swoja i wewnetrznym spojeniem
czlonkow jednoczac cialo, tworzy i nakazuje milo$¢ wzajemna miedzy
wiernymi'32.Takze w naszej epoce Duch Swiety jest glownym sprawca nowej
ewangelizacji. Waznym celem bedzie zatem ponowne odkrycie Ducha jako Tego, ktory
w toku dziejow buduje Krolestwo Boze i przygotowuje jego ostateczne objawienie w
Jezusie Chrystusie, dzialajac ozywczo we wnetrzu czlowieka i sprawiajac, ze w
codziennym ludzkim doswiadczeniu kielkujg juz ziarna ostatecznego zbawienia, ktore
nastapi na koncu czaséw.

W tej eschatologicznej perspektywie zadaniem wierzacych bedzie ponowne odkrycie
teologalnej cnoty nadziei, o ktorej 'juz przedtem ustyszeli dzi¢ki gloszeniu prawdy -
Ewangelii' (por. Kol 1, 5). Fundamentalna postawa nadziei z jednej strony nie pozwala
chrzescijaninowi straci¢ z oczu ostatecznego celu, ktory nadaje sens i wartos¢ calej jego
egzystencji, z drugiej zas dostarcza mu trwalych i glebokich uzasadnien dla codziennego
wysilku przeksztalcania rzeczywistosci zgodnie z Bozym zamystem.Jak przypomina
nam apostol Pawel: 'Wiemy przeciez, ze cale stworzenie az dotad jeczy i wzdycha w
bélach rodzenia. Lecz nie tylko ono, ale i my sami, ktorzy juz posiadamy pierwsze dary
Ducha, i my réwniez calg istota swoja wzdychamy, oczekujac [przybrania za synow] -
odkupienia naszego ciala. W nadziei bowiem juz jesteSmy zbawieni' (Rz 8, 22-24).
Chrzescijanie maja si¢ przygotowaé do Wielkiego Jubileuszu poczatku trzeciego
tysiaclecia, odnawiajgc swq nadziej¢ na ostateczne nadejscie Krolestwa Bozego,
przygotowujac je dzien po dniu we wlasnym wnetrzu, w chrze$cijanskiej Wspélnocie, do
ktorej nalezga, w Srodowisku spolecznym, ktorego czes¢ stanowia, jak rowniez w historii
swiata.Konieczne jest takze podkreslenie i glebsze rozeznanie znakow nadziei,
dostrzegalnych u schylku obecnego stulecia mimo cieni, ktére czesto je zakrywaja przed
naszym wzrokiem. W dziedzinie zycia spolecznego sa to na przyklad osiagniecia nauki,
techniki, a nade wszystko medycyny w sluzbie zycia ludzkiego, zywsze poczucie
odpowiedzialnosci za Srodowisko naturalne, dazenie do przywrdcenia pokoju i
sprawiedliwosci, gdziekolwiek zostaly naruszone, wola pojednania i solidarnego
wspolzycia miedzy réznymi narodami, zwlaszcza w kontekscie ztozonych relacji miedzy
Pé6lnoca i Poludniem $wiata. W zyciu Kosciola za$§ tymi znakami sg: uwazniejsze
nashuchiwanie glosu Ducha Swietego, czego wyrazem jest przyjecie charyzmatéw i
promocja laikatu, intensywna dzialalnos$¢ na rzecz jednosci wszystkich chrzescijan,



znaczenie przypisywane dialogowi z religiami i ze wspoélczesna kultura.

W drugim roku przygotowania przedmiotem szczegolnie wnikliwej refleksji wiernych
powinna sie¢ sta¢ wartos$¢ jednosci wewnatrz Kosciola, ku ktorej zmierzajg rézne dary i
charyzmaty wzbudzone w nim przez Ducha. Wskazane tu bedzie poglebienie
eklezjologicznego nauczania Soboru Watykanskiego II, zawartego zwlaszcza w
Konstytucji dogmatycznej Lumen gentium. Ten wazny dokument jednoznacznie
podkresla, ze jednos¢ Ciala Chrystusa jest oparta na dzialaniu Ducha, jest
zagwarantowana przez postuge apostolskg i podtrzymywana przez wzajemng milos¢
(por. 1 Kor 13, 1-8). Takie katechetyczne poglebienie wiary z pewnoscia doprowadzi
cztonkow Ludu Bozego do dojrzalszej Swiadomosci wlasnych obowiazkow, a takze do
zZywszego poczucia wartosci koscielnego postuszenstwa33.

Maryje, ktora poczela Slowo Wcielone za sprawa Ducha Swietego i ktora potem w
calym swoim zyciu pozwolila si¢ prowadzi¢ przez Jego wewnetrzne dzialanie, bedziemy
kontemplowac i nasladowac¢ w ciagu tego roku przede wszystkim jako niewiaste
postuszna glosowi Ducha Swietego, jako niewiaste, ktéra milczy i stucha, niewiaste
nadziei, ktora potrafila, jak Abraham, przyja¢ wole Boza, wierzac nadziei wbrew
nadziei (por. Rz 4, 18). Maryja dala pelny wyraz pragnieniu ubogich Jahwe, jasniejac
jako wzor dla tych wszystkich, ktérzy calym sercem powierzaja si¢ Bozym obietnicom.
Rok III: Bog Ojciec

Celem roku 1999, trzeciego i ostatniego roku przygotowan, bedzie rozszerzenie
horyzontow czlowieka wierzacego zgodnie z perspektywa samego Chrystusa:
perspektywa prawdy o 'Ojcu, ktory jest w niebie' (por. Mt 5, 45), przez ktérego On
zostal postany i do ktorego powrdcil (por. J 16, 28).'A to jest Zycie wieczne: aby znali
Ciebie, jedynego prawdziwego Boga, oraz Tego, ktorego postales, Jezusa Chrystusa' (J
17, 3). Cale zycie chrzescijanskie jest jakby wielkim pielgrzymowaniem do domu Ojca,
ktorego bezwarunkowa milos¢ do kazdego czlowieka, a zwlaszcza do 'syna
marnotrawnego' (por. Lk 15, 11-32), odkrywamy na nowo kazdego dnia. To
pielgrzymowanie angazuje wnetrze osoby, rozszerza si¢ na wspolnote wierzacych, aby
ostatecznie ogarnac calg ludzkosé.Jubileusz skupiony wokol postaci Chrystusa staje si¢
w ten sposob wielkim aktem uwielbienia Ojca: 'Niech bedzie blogostawiony Bég i Ojciec
Pana naszego Jezusa Chrystusa, On napeknil nas wszelkim blogostawienswem
duchownym na wyzynach niebieskich - w Chrystusie. W Nim bowiem wybral nas przed
zalozeniem Swiata, abySmy byli Swieci i nieskalani przed Jego obliczem' (Ef 1, 3-4).

W tym trzecim roku, wedlug programu 'drogi do Ojca', wszyscy sa wezwani do
prawdziwego nawrocenia, w 1acznosci z Chrystusem Odkupicielem czlowieka.
Nawrocenie to obejmuje zaréwno aspekt 'negatywny', czyli wyzwolenia od grzechu, jak
i aspekt 'pozytywny', to znaczy wybor dobra wyrazonego w wartosciach etycznych
zawartych w prawie naturalnym, potwierdzonym i poglebionym przez Ewangelie.
Stanowi to wlasciwy kontekst dla ponownego odkrycia i glebokiego przezycia
Sakramentu Pokuty w jego najglebszym sensie. Gloszenie nawrdcenia jako
nieodzownego wymogu chrze$cijanskiej milosci jest szczegélnie wazne we wspélczesnym
spoleczenstwie, ktore czesto, jak si¢ wydaje, zatraca same podstawy etycznej wizji
ludzkiej egzystencji.Nalezy, zwlaszcza w tym roku, uwypuklié¢ teologalna cnote mitosci,
nawigzujac do zwie¢zlego okreslenia Sw. Jana z jego Pierwszego Listu: 'Bog jest miloscia'
(4, 8. 16). Milos¢ w swym podwojnym wymiarze umilowania Boga i braci jest syntezg
zycia moralnego czlowieka wierzacego. Posiada w Bogu swoje Zrodlo i cel.

W tej perspektywie i w Swietle slow Jezusa, ktory przyszedl, aby 'glosi¢ ubogim
Ewangeli¢' (por. Mt 11, 5; Lk 7, 22), jakZe nie potwierdzi¢ bardziej zdecydowanie opcji
preferencyjnej KoSciola na rzecz ubogich i odepchnietych? Nalezy wrecz stwierdzic, ze
dzialalno$¢ na rzecz sprawiedliwosci i pokoju w swiecie takim jak nasz, naznaczonym
przez liczne konflikty i niedopuszczalne nierownosci spoleczne i ekonomiczne, jest



kluczowym aspektem przygotowan i obchodoéw Jubileuszu. Dlatego chrzescijanie,
nawigzujac do zasad zapisanych w Ksiedze Kaplanskiej (25, 8-28), powinni sta¢ sie
rzecznikami wszystkich ubogich Swiata, proponujac, aby Jubileusz dal, miedzy innymi,
sposobnos¢ do przemyslenia sprawy redukcji, jesli nie calkowitej likwidacji zadluzenia
miedzynarodowego, ktory ciazy na losach wielu narodéw. Jubileusz dostarczy takze
okazji do zastanowienia si¢ nad innymi wyzwaniami chwili obecnej, takimi na przyklad,
jak trudnosci w dialogu miedzy réznymi kulturami oraz problemy zwigzane z
poszanowaniem praw kobiety i z dzialaniem na rzecz rodziny i malzenstwa.

Pamie¢tajgc ponadto, ze 'Chrystus (...) juz w samym objawieniu tajemnicy Ojca i Jego
milosci objawia w pelni czlowieka samemu czlowiekowi i okazuje mu najwyzsze jego
powolanie'34, nalezy w trzecim roku przygotowan podjac dzialania zwlaszcza w dwoch
kierunkach: konfrontacji z sekularyzmem i dialogu z wielkimi religiami.Jezeli chodzi o
pierwsze z tych zadan, to wymaga ono podjecia szerokiej problematyki kryzysu
cywilizacji, ktorego przejawy wystepuja przede wszystkim na Zachodzie, technicznie
bardziej rozwinietym, ale wewnetrznie zubozonym na skutek zapomnienia o Bogu czy
tez zepchniecia Go na ubocze. Na kryzys cywilizacji trzeba odpowiedzie¢ cywilizacja
milosci, oparta na uniwersalnych wartosciach pokoju, solidarnosci, sprawiedliwosci i
wolnosci, ktore znajdujq pelne urzeczywistnienie w Chrystusie.

Natomiast w sferze swiadomosci religijnej wigilia roku dwutysiecznego stanie si¢
znakomitg sposobnoscig - takze w Swietle wydarzen ostatnich dziesiecioleci - do dialogu
miedzyreligijnego, zgodnie z jednoznacznymi wskazaniami zawartami w Deklaracji
Soboru Watykanskiego II Nostra aetate o stosunku Kosciola do religii
niechrzescijanskich.W tym dialogu szczeg6lne miejsce przystuguje zydom i
muzulmanom. Oby Bo6g pozwolil, by dla potwierdzenia tych zamystow mozliwe stalo si¢
zorganizowanie wspotczesnych spotkan w miejscach o symbolicznym znaczeniu dla
wielkich religii monoteistycznych.Z mysla o tym poszukuje si¢ juz wlasciwych metod
przygotowania zaréwno historycznych spotkan w miejscach o wielkiej wymowie
symbolicznej - w Betlejem, Jerozolimie i na Synaju - ktore maja poglebi¢ dialog z
zydami i z wyznawcami islamu, jak i spotkan z przedstawicielami wielkich religii Swiata
w innych miejscach. We wszystkich tych przedsiewzieciach nalezy jednak zwazaé, by nie
prowadzily one do niebezpiecznych nieporozumien, i zachowywa¢ czujnosé¢ wobec
ryzyka synkretyzmu oraz latwego i zwodniczego irenizmu.

Na tym rozleglym tle zadan Najswietsza Maryja Panna, wybrana corka Ojca, jawi sie
oczom wierzacych jako doskonaly przyklad milosci Boga i blizniego. Jak sama wyznaje
w kantyku Magnificat, wielkie rzeczy uczynil dla Niej Wszechmocny, ktorego imie jest
swiete (por. LK 1, 49). Ojciec powierzyl Maryi jedyna w swoim rodzaju misje w dziejach
zbawienia: misje¢ Matki oczekiwanego Zbawiciela. Dziewica odpowiedziala na Boze
powolanie calkowitg ulegloscia: 'Oto ja stuzebnica Panska' (Lk 1, 38). Jej macierzynska
misja, podjeta w Nazarecie i przezyta w pelni w Jerozolimie u stop krzyza, staje si¢ w
tym roku serdecznym przynagleniem skierowanym do wszystkich dzieci Bozych, aby
wrocily do domu Ojca, wsluchane w Jej matczyny glos: 'Zrobceie wszystko, cokolwiek
wam powie' (J 2, 5).

C. W perspektywie obchodéw Jubileuszu

Osobne zagadnienie stanowig same obchody Wielkiego Jubileuszu, ktore odbedgq si¢
jednoczesnie w Ziemi Swietej, w Rzymie i w Kosciolach lokalnych calego $wiata.
Zwlaszcza w tej fazie - fazie celebracji - celem bedzie uwielbienie Trojcy Swietej, od
ktorej wszystko pochodzi i ku ktorej wszystko w Swiecie i w dziejach jest skierowane. W
perspektywie tej tajemnicy mieszczg si¢ kolejne trzy lata bezposredniego
przygotowania: od Chrystusa i przez Chrystusa, w Duchu Swietym, ku Ojcu. W tym
sensie obchody Jubileuszu uobecniaja i zarazem zapowiadaja cel i wypelnienie zycia
chrzescijanina i KoSciola w Bogu Tréjjedynym.Poniewaz jednak Chrystus jest jedyna



droga dostepu do Ojca, z okazji Wielkiego Jubileuszu odbedzie si¢ w Rzymie
Miedzynarodowy Kongres Eucharystyczny, ktory podkresli Jego zywa i zbawcza
obecnosé¢ w Kosciele i w Swiecie. Rok dwutysieczny bedzie rokiem gleboko
eucharystycznym: w Sakramencie Eucharystii Zbawiciel, ktory dwadziescia wiekow
temu przyjal cialo w tonie Maryi, nadal ofiarowuje si¢ ludzkosci jako zrodlo Boskiego
zycia.Stosownym podkresleniem ekumenicznego i uniwersalnego wymiaru Swietego
Jubileuszu bedzie natomiast donioste spotkanie panchrzescijanskie. Ma to by¢
wydarzenie o wielkim znaczeniu i dlatego, aby unikng¢ nieporozumien, trzeba je
wlasciwie zaplanowac i starannie przygotowaé¢ w duchu braterskiej wspélpracy z
chrzescijanami innych wyznan i tradycji oraz zyczliwego otwarcia si¢ na te religie,
ktorych przedstawiciele zechca uczestniczy¢ we wspolnej radosci wszystkich uczniow
Chrystusa.Jedno jest pewne: winniSmy uczyni¢ wszystko, co w naszej mocy, aby nie
pozostalo bez odzewu wielkie wyzwanie roku dwutysiecznego, z ktorym niewatpliwie
zwigzana jest szczegélna taska Chrystusa dla Kosciola i dla calej ludzkoSci.

V. 'Jezus Chrystus ten sam na wieki' (por. Hbr 13, 8)

Kosciol trwa nieprzerwanie od 2000 lat. Niczym ewangeliczne ziarno gorczycy rosnie i
staje si¢ poteznym drzewem, ktore ogarnia swoimi konarami calg ludzkosé¢ (por. Mt 13,
31-32). Sobér Watykanski I1, rozwzajac w Konstytucji dogmatycznej Lumen gentium
sprawg przynaleznoS$ci do Kosciola i przyporzadkowania do Ludu Bozego, tak si¢
wypowiada: 'Do tej zatem katolickiej jednosci Ludu Bozego (...) powolani sg wszyscy
ludzie i w rozny sposéb do niej naleza lub sq jej przyporzadkowani, zaréwno wierni
katolicy, jak inni wierzacy w Chrystusa, jak wreszcie wszyscy o ogole ludzie, z laski
Bozej powolani do zbawienia'35. Z kolei Pawel VI w Encyklice Ecclesiam suam
wyjasnia, na czym polega powszechny udzial wszystkich ludzi w Bozym planie,
wskazujac na istnienie réznych kregow dialogu zbawienia36.W tym ujeciu mozna takze
jeszcze lepiej zrozumieé znaczenie ewangelicznej przypowiesci o zaczynie (por. Mt 13,
33): Chrystus, jakby Bozy zaczyn, przenika coraz glebiej Zycie wspoélczesnej ludzkosci,
szerzac dzielo zbawienia dokonane w tajemnicy paschalnej. Swoim zbawczym
panowaniem ogarnia takze calg przeszlos¢ rodzaju ludzkiego, poczynajac od pierwszego
Adama37. Do Niego nalezy przyszlosé. 'Jezus Chrystus wczoraj i dzis$, ten sam takze na
wieki' (Hbr 13, 8). KoSciol ze swej strony 'zmierza ku jednemu tylko, a mianowicie, by
pod kierownictwem Ducha Swietego Pocieszyciela prowadzi¢ dalej dzielo samego
Chrystusa, ktory przyszedl na Swiat, zeby da¢ Swiadectwo prawdzie, Zzeby zbawia¢, a nie
sadzié, zeby stluzy¢, a nie zeby Jemu stuzono'38.

Dlatego juz od czasow apostolskich KoS$ciol pelni nieprzerwanie swa misje w lonie
powszechnej ludzkiej rodziny. Pierwsza ewangelizacja objela przede wszystkim region
Morza Srédziemnego. W ciagu pierwszego tysiaclecia misje wyruszajace z Rzymu i
Konstantynopola rozprzestrzenily chrzescijanstwo na calym kontynencie europejskim.
Jednocze$nie kierowaly si¢ tez ku sercu Azji, docierajac do Indii, a takze do Chin.
Odkrycie Ameryki u schylku XV wieku dalo poczatek ewangelizacji tego wielkiego
kontynetu, na poludniu i na péilnocy. W tym samym czasie, gdy afrykanskie obrzeza
Sahary poludniowej przyjmowaly swiatlo Chrystusa, Sw. Franciszek Ksawery, patron
misji, dotarl az do Japonii. Na przelomie wiekow XVIII i XIX chrzescijanstwo dotarlo
do Korei przy wspotudziale ludzi Swieckich. W tej samej epoce ewangeliczne oredzie
dotarlo na Polwysep Indochinski, a takze do Australii i na wyspy Oceanu
Spokojnego.Wiek XIX byl okresem wielkiej dzialalno$ci misyjnej posrod ludow Afryki.
Wszystkie te dziela wydaly owoce trwajace do dzisiaj. Sobér Watykanski II dal temu
wyraz w Dekrecie o dzialalnosci misyjnej Ad gentes. Po Soborze zas problem misyjny
zostal omowiony w Encyklice Redemptoris missio, podejmujacej zagadnienia misji w
obecnym, ostatnim okresie naszego stulecia. Kosciol takze w przyszlo$ci pozostanie
Kos$ciolem misyjnym: misyjnos$¢ nalezy bowiem do jego natury. Wraz z upadkiem



wiekich systemow antychrzescijanskich na kontynencie europejskim - najpierw
nazizmu, a p6zniej komunizmu - pojawia si¢ pilne zadanie ponownego przekazania
mieszkancom Europy wyzwalajacego oredzia Ewangelii39.Ponadto, jak stwierdza
Encyklika Redemptoris missio, powtarza sie dzi§ w $wiecie sytuacja z atenskiego
Areopagu, na ktérym przemawial sw. Pawel40. Tych 'areopagow’ jest dzi§ wiele i sa
bardzo rozne. Sg to wielkie tereny wspoélczesnej cywilizacji i kultury, polityki i
ekonomii. Im bardziej zachéd odrywa si¢ od swych chrzescijanskich korzeni, tym
bardziej staje si¢ terenem misyjnym, w znaczeniu wielorakich 'areopagow’.

Przysztos¢ swiata i KoSciola nalezy do mlodych pokolen, do tych, ktérzy urodzili si¢ w
tym stuleciu i osiagna dojrzalo$¢ w przyszlym, pierwszym wieku nowego tysiaclecia.
Chrystus czeka na mlodych, tak jak czekal na mlodzienca, ktéry zadal Mu pytanie:
'Nauczycielu, co dobrego mam czyni¢, aby otrzymac zycie wieczne'? (Mt 19, 16). Do
przepieknej odpowiedzi, jakiej udzielil mu Chrystus, nawigzalem w niedawnej
Encyklice Veritatis splendor, a wczesniej w Liscie do mlodych calego swiata z 1985 roku.
Mtlodzi w kazdej sytuacji i we wszystkich regionach §wiata nieustannie zadaja pytania
Chrystusowi: spotykaja Go i poszukujg, aby nadal z Nim rozmawia¢. Jesli zdotaja iS¢
droga przez Niego wskazang, dana im bedzie rados¢ umocnienia Jego obecnosci w
przysztym stuleciu i w nastepnych, az do wypelnienia si¢ czasow. 'Jezus Chrystus
wczoraj i dzi$, ten sam takze na wielki'.

Na zakonczenie warto przytoczy¢ stowa Konstytucji duszpasterskiej Gaudium et spes:
'Kosciol (...) wierzy, ze Chrystus, ktory za wszystkich umart i zmartwychwstal, moze
czlowiekowi przez Ducha swego udzieli¢ Swiatla i sil, aby zdolny byl odpowiedzie¢
najwyzszemu swemu powolaniu; oraz ze nie dano ludziom innego pod niebem imienia,
w ktorym by mieli by¢ zbawieni. Podobnie tez wierzy, ze klucz, oSrodek i cel calej
ludzkiej historii znajduje si¢ w jego Panu i Nauczycielu. Ko$ciél utrzymuje nadto, ze u
podloza wszystkich przemian istnieje wiele rzeczy nie ulegajacych zmianie, a majacych
swq ostateczng podstawe w Chrystusie, ktory jest Ten sam, wczoraj, dzis i na wieki. W
swietle wiec Chrystusa, Obraz Boga niewidzialnego, Pierworodnego wszystkiego
stworzenia, Sobor pragnie przemowic¢ do wszystkich, aby wyjasnié¢ tajemnice czlowieka
oraz wspoldziala¢ w znalezieniu rozwigzania gléwnych probleméw naszego
czasu'41.Zachecajac wiernych, by nieustannie prosili Boga w modlitwie o niezb¢dne
swiatlo i pomoc w przygotowaniu bliskiego juz Jubileuszu i w jego obchodach, wzywam
zarazem czcigodnych Braci w Biskupstwie i powierzone im Wspolnoty koscielne, by
otworzyly serca na natchnienia Ducha Swietego. Z pewnos$cia poruszy On umysl, aby z
odnowiong wiarg i gorliwym zaangazowaniem przygotowaly si¢ do obchodéw tego
wielkiego wydarzenia.To zadanie calego Kosciola powierzam macierzynskiemu
wstawiennictwu Maryi, Matki Odkupieciela. Ona, Matka pieknej milosci, bedzie dla
chrzescijan podazajacych ku Wielkiemu Jubileuszowi trzeciego tysiaclecia Gwiazda
nieomylnie kierujaca nasze kroki ku Chrystusowi. Niechaj pokorna Dziewica z
Nazaretu, ktéora przed dwoma tysigcami lat dala swiatu Stlowo Wcielone, prowadzi
ludzko$¢ nowego millennium ku Temu, ktory jest 'Swiatloscia prawdziwa, oSwiecajaca
kazdego czlowieka' (por. J 1, 9).W tym duchu udzialam wszystkim mego
Blogostawienstwa.

w siedemnastym roku Pontyfikatu



