Jan Pawet 11

ENCYKLIKA VERITATIS SPLENDOR

Do wszystkich biskupow Kosciota katolickiego o niektérych podstawowych problemach nauczania moralnego
Koéciota

Spis rozdziatow

Wprowadzenie

Rozdziat I. "Nauczycielu, co dobrego mam czyni¢?" (Mt 19, 16). Chrystus i odpowiedz na pytanie moralne.
Rozdziat II. "Nie bierzcie wigc wzoru z tego $§wiata" (Rz 12, 2). Kosciot wobec niektorych tendencji wspolczesnej
teologii moralne;j.

Rozdziat III. "By nie zniweczy¢ Chrystusowego Krzyza" (1Kor 1, 17). Dobro moralne w zyciu Kosciota i §wiata
Zakonczenie

Czcigodni Bracia w Biskupstwie, pozdrowienie i Apostolskie Blogostawienstwo!

BLASK PRAWDY jasnieje we wszystkich dzietach Stworcy, w szczeg6lny zas sposob w cztowieku, stworzonym na
obraz i podobienstwo Boga (por. Rdz 1, 26): prawda o$wieca rozum i ksztaltuje wolno$¢ cztowieka, ktory w ten
sposOb prowadzony jest ku poznaniu i umitowaniu Pana. Dlatego psalmista wota: "Wznie$§ ponad nami, o Panie,
swiattos¢ Twojego oblicza!" (Ps 4, 7).

Wprowadzenie
Jezus Chrystus, prawdziwe $wiatto, ktore oswieca kazdego cztowieka

1. Powotani do zbawienia poprzez wiar¢ w Jezusa Chrystusa, "Swiatto$¢ prawdziwa, ktora oswieca kazdego
cztowieka" (J 1, 9), ludzie staja si¢ "$wiatlosciag w Panu" i "dzie¢mi $wiattosci" (por. Ef 5, 8) i uswigcaja si¢ przez
"postuszenstwo prawdzie" (por. 1 P 1, 22).

To postuszenstwo nie zawsze jest fatwe. W nastgpstwie tajemniczego grzechu pierworodnego, popetnionego za
poduszczeniem Szatana, ktory jest "klamca i ojcem ktamstwa" (J 8, 44), czlowiek ustawicznie doznaje pokusy, by
odwroéci¢ wzrok od Boga zywego i prawdziwego i skierowa¢ go ku bozkom (por. 1 Tes 1, 9), przemieniajac "prawde
Boza w kltamstwo" (por. Rz 1, 25); przytepia to rowniez jego zdolnos¢ poznawania prawdy i ostabia wole poddania
si¢ jej. W konsekwencji cztowiek, ulegajac relatywizmowi i sceptycyzmowi (por. J 18, 38), zaczyna szuka¢ ztudnej
wolnosci poza samg prawda.

Ciemnosci btedu i grzechu nigdy jednak nie zdotaja do konca zgasi¢ w czlowieku swiatta Boga Stworcy. W glebi
serca stale tgskni on za absolutng prawda i pragnie w petni ja poznaé, czego wymownym dowodem sa niestrudzone
poszukiwania, jakie cztowiek prowadzi na kazdym polu i w kazdej dziedzinie. Jeszcze dobitniej tego dowodzi jego
poszukiwanie sensu zycia. Rozwdj nauki i techniki bowiem, cho¢ stanowi wspaniale $wiadectwo inteligencji i
wytrwatosci cztowieka, nie odpowiada jeszcze na ostateczne pytania religijne ludzkosci, ale raczej jest dla niej
bodzcem, by podja¢ najbolesniejsze i rozstrzygajace zmagania, ktore tocza si¢ w sercu i sumieniu.

2. Zaden cztowiek nie moze sie uchyli¢ od podstawowych pytan: Co powinienem czynié¢? Jak odrézniaé dobro od
zta? OdpowiedZ mozna znalez¢ tylko w blasku prawdy, ktora jasnieje w glebi ludzkiego ducha, jak zaswiadcza
psalmista: " Kt6z nam ukaze dobro? Wznie$§ ponad nami, o Panie, §wiatto§¢ Twojego oblicza!" (por. Ps 4, 7).
Swiattos¢ Bozego oblicza jasnieje petnia swego pickna w obliczu Jezusa Chrystusa, w tym "obrazie Boga
niewidzialnego" (por. Kol 1, 15) i "odblasku Jego chwaty" (por. Hbr 1, 3), "petnym taski i prawdy" (por. J 1, 14): On
jest "droga i prawda i zyciem" (J 14, 6). Dlatego ostatecznej odpowiedzi na kazde pytanie cztowieka, zwlaszcza na
jego pytania religijne i moralne, udziela jedynie Jezus Chrystus. Wiecej: sam Jezus Chrystus jest odpowiedzia, jak
przypomina Sobor Watykanski II: "Tajemnica cztowieka wyjasnia si¢ naprawd¢ dopiero w tajemnicy Stowa
Woecielonego. Albowiem Adam, pierwszy cztowiek, byt figura przysztego, mianowicie Chrystusa Pana. Chrystus,
nowy Adam, juz w samym objawieniu tajemnicy Ojca i Jego miloéci objawia w pelni czlowieka samemu
cztowiekowi i okazuje mu najwyzsze jego powotanie"l.

Jezus Chrystus, "$wiatto$¢ narodow", rozjasnia oblicze swojego Kosciota, postanego przezen na caty §wiat, aby
glosi¢ Ewangeli¢ wszelkiemu stworzeniu (por. Mk 16, 15)2. Dzigki temu Kosciol, Lud Bozy posrod narodow3,
$wiadom nowych wyzwan historii i ludzkich wysitkow w poszukiwaniu sensu zycia, przynosi wszystkim odpowiedz,
ktorej zrodlem jest prawda Jezusa Chrystusa i Jego Ewangelii. Zawsze zywa pozostaje w Kosciele swiadomose, ze
ma on "obowiazek bada¢ znaki czasow i wyjasniaé je w Swietle Ewangelii, tak aby mogt w sposob dostosowany do
mentalno$ci kazdego pokolenia odpowiada¢ ludziom na ich odwieczne pytania dotyczace sensu zycia obecnego i
przysztego oraz wzajemnego ich stosunku do siebie"4.

3. Pasterze Kosciota, w jednosci z Nastgpca $w. Piotra, podejmuja ten trud wraz z wiernymi, wspomagaja ich i
prowadza swoim nauczaniem, znajdujac wcigz nowe stowa mitosci i milosierdzia, by przemawia¢ nie tylko do
wierzacych, ale do wszystkich ludzi dobrej woli. Sobor Watykanski Il pozostaje niezwyklym §wiadectwem tej
postawy Kosciola, ktory jako "znawca spraw ludzkich"S pragnie stuzy¢ kazdemu cztowiekowi i catemu $wiatu6.
Kosciot wie, ze zagadnienia moralne nurtuja kazdego cztowieka i angazuja wszystkich, takze tych, ktorzy nie znaja



Chrystusa i Jego Ewangelii, a nawet nie znaja samego Boga. Wie, ze wlasnie poprzez zycie moralne otwiera si¢
przed wszystkimi droga zbawienia, o czym jasno przypomina Sobor Watykanski II, gdy pisze: "Ci (...) ktorzy bez
wlasnej winy, nie znajac Ewangelii Chrystusowej i Kosciota Chrystusowego, szczerym sercem jednak szukaja Boga i
wole Jego przez nakaz sumienia poznang staraja si¢ pod wptywem taski petni¢ czynem, moga osiagna¢ wieczne
zbawienie". I dodaje Sobor: "Nie odmawia tez Opatrzno$¢ Boza koniecznej do zbawienia pomocy takim, ktorzy bez
wlasnej winy w ogole nie doszli jeszcze do wyraznego poznania Boga, a usituja, nie bez taski Bozej, wie§¢ uczciwe
zycie. Cokolwiek bowiem znajduje si¢ w nich z dobra i prawdy, Kosciot traktuje jako przygotowanie do Ewangelii i
jako dane im przez Tego, ktory kazdego czlowieka oswieca, aby ostatecznie posiadt zycie"7.

Przedmiot niniejszej encykliki

4. Zawsze, ale zwlaszcza w ciagu ostatnich dwoch stuleci, Papieze starali si¢ osobiscie lub w tacznosci z Kolegium
Biskupow rozwijac i glosi¢ nauke¢ moralng dotyczaca licznych i roznorakich dziedzin ludzkiego zycia. W imig
Jezusa Chrystusa i moca Jego autorytetu ujawniali zto, udzielali wskazan i wyjasnien; wierni swojej misji walczyli o
dobro cztowieka, umacniajac go, wspomagajac i pocieszajac; dzigki niezawodnej pomocy Ducha prawdy
przyczyniali si¢ do lepszego zrozumienia wymagan moralnych w dziedzinie ludzkiej ptciowosci, w zakresie rodziny,
zycia spotecznego, gospodarczego i politycznego. W tradycji Kosciota i w historii ludzkosci ich nauczanie
przyczynia si¢ do nieustannego pogtebiania wiedzy moralne;j8.

Dzi$ jednak wydaje si¢ konieczna refleksja nad cato$cia nauczania moralnego Kos$ciota, ktorej konkretnym celem
jest przypomnienie niektérych fundamentalnych prawd doktryny katolickiej w kontekscie wspotczesnych prob ich
podwazenia lub znieksztatcenia. Wewnatrz samej spotecznosci chrzescijanskiej uksztaltowala si¢ bowiem nowa
sytuacja, w ktorej wobec nauczania moralnego Kosciota rozpowszechniane sg coraz liczniejsze watpliwosci i
zastrzezenia natury humanitarnej i psychologicznej, spotecznej i kulturowej, religijnej, a takze w $cistym sensie
teologicznej. Nie jest to juz krytyka czg¢sciowa i dorazna, ale proba globalnego i systematycznego zakwestionowania
dziedzictwa doktryny moralnej opartej na okreslonych koncepcjach antropologicznych i etycznych. U Zrodet tej
krytyki mozna dostrzec mniej lub bardziej ukryty wptyw nurtow myslowych, ktére prowadza do rozerwania istotnej i
konstytutywnej wigzi pomigdzy ludzka wolnoscia a prawda. W ten sposob odrzuca si¢ tradycyjng doktryng o prawie
naturalnym, o powszechnosci i niezmiennej waznosci jej nakazow; uwaza si¢, ze niektore elementy nauczania
moralnego Kosciola sg po prostu nie do przyjecia; ze Magisterium moze si¢ wypowiada¢ w kwestiach moralnych
tylko po to, by "zachgcaé sumienia" i "proponowac wartosci", z ktorych kazdy bedzie sam czerpat inspiracj¢ dla
autonomicznych decyzji i wyboréw zyciowych.

W szczegolnosci nalezy zwroci¢ uwage na rozdzwigk miedzy tradycyjnym nauczaniem Kosciota a pewnymi
pogladami teologicznymi, rozpowszechnianymi takze w Seminariach i na Wydziatach Teologicznych, na temat
zagadnien o ogromnym znaczeniu dla Kosciota i dla zgodnego z wiarg zycia chrzescijan, a takze dla relacji
mi¢dzyludzkich. Podnosi si¢ pytania takie, jak: czy Boze przykazania, wpisane w serce cztowieka i stanowiace
element Przymierza, moga rzeczywiscie by¢ §wiattem dla codziennych decyzji podejmowanych przez
poszczegolnych ludzi i cale spotecznosci? Czy mozna by¢ postusznym Bogu, a wigc mitlowaé Boga i blizniego, nie
przestrzegajac tych przykazan w kazdej sytuacji? Rozpowszechniona jest takze opinia, ktora poddaje w watpliwosé¢
istnienie wewngtrznego i nierozerwalnego zwiazku pomigdzy wiara a moralnoscia, tak jakoby tylko wiara miata
decydowac o przynaleznosci do Kosciota i o jego wewngtrznej jedno$ci, natomiast bytby do przyjecia pluralizm
opinii i sposobow postepowania, uzaleznionych od indywidualnego osadu subiektywnego sumienia lub od ztozonos$ci
uwarunkowan spoteczno-kulturowych.

5. W takim kontekscie, aktualnym do dzis, dojrzala we mnie decyzja napisania " co zapowiedziatem juz w Liscie
Apostolskim Spiritus Domini, opublikowanym 1 sierpnia 1987 r. z okazji dwusetnej rocznicy $mierci $w. Alfonsa
Marii Liguori " Encykliki poswigconej "szerszemu i glgbszemu omoéwieniu problemow dotyczacych samych
fundamentow teologii moralnej"9, podwazanych przez niektore nurty mysli wspolczesne;.

Zwracam si¢ do Was, Czcigodni Bracia w Biskupstwie, dzielacy ze mna odpowiedzialno$¢ za zachowanie "zdrowej
nauki” (2 Tm 4, 3), z zamiarem uscislenia niektorych aspektow doktrynalnych, istotnych dla przezwycigzenia
sytuacji, ktorg bez watpienia uznac trzeba za prawdziwy kryzys, gdyz stwarza ona niezwykle powazne trudnosci, tak
dla moralnego zycia wiernych i dla komunii Kosciota, jak rowniez dla sprawiedliwego i solidarnego zycia
spotecznego.

Jesli niniejsza Encyklika, od tak dawna oczekiwana, zostaje opublikowana dopiero teraz, to migdzy innymi dlatego,
ze wydato si¢ wskazane, by poprzedzito ja ogloszenie Katechizmu Kos$ciota Katolickiego, ktory zawiera kompletny i
systematyczny wyktad chrzescijanskiej doktryny moralnej. Katechizm ukazuje zycie moralne wierzacych, jego
fundamenty i jego wieloraka tres¢, jako zycie "dzieci Bozych": "Uznajac w wierze swoja nowa godnos¢,
chrzescijanie sa powotani, by postgpowac teraz w sposob godny Ewangelii (Flp 1, 27). Poprzez sakramenty i
modlitwe otrzymujg taske Chrystusa i dary Ducha Swietego, ktore ich uzdalniajg do takiego nowego zycia"10.
Odsytajac zatem do tekstu Katechizmu, traktowanego jako "pewny i autentyczny punkt odniesienia w nauczaniu
doktryny katolickiej"11, Encyklika ograniczy si¢ do omowienia niektorych podstawowych kwestii nauczania
moralnego Kosciota, czynige to w formie niezb¢dnego rozeznania problemow, stanowiacych przedmiot kontrowersji
migdzy specjalistami w dziedzinie etyki i teologii moralnej. To wlasnie jest szczegdlnym przedmiotem niniejszej
Encykliki, ktora na tle omawianych probleméw zamierza ukaza¢ racje nauczania moralnego opartego na Pismie



Swietym i na zywej Tradycji apostolskiej12, ujawniajac zarazem przestanki i konsekwencje krytyki wymierzonej
przeciw temu nauczaniu.

Rozdziat 1

"Nauczycielu, co dobrego mam czynié¢?" (Mt 19, 16)
Chrystus i odpowiedZ na pytanie moralne

"A oto podszedt do niego pewien cztowiek" (Mt 19, 16)

6. Rozmowa Jezusa z bogatym mtodziencem przytoczona w 19. rozdziale Ewangelii $w. Mateusza, daje nam
sposobno$¢ do ponownego wystuchania Jego nauczania moralnego, ujgtego w zywej 1 wyrazistej formie: "A oto
przyszedt do Niego pewien cztowiek i zapytal: Nauczycielu, co dobrego mam czyni¢, aby otrzymac zycie
wieczne? Odpowiedzial mu: Dlaczego Mnie pytasz o dobro? Jeden jest tylko Dobry. A jesli chcesz osiggnaé
zycie, zachowaj przykazania . Zapytal Go: Ktore? Jezus odpowiedziat: Oto te: Nie zabijaj, nie cudzotéz, nie
kradnij, nie zeznawaj falszywie, czcij ojca i matke oraz mituj swego blizniego jak siebie samego! Odrzekt Mu
mtodzieniec: Przestrzegatem tego wszystkiego, czego mi jeszcze brakuje? Jezus mu odpowiedziat: Jesli cheesz
by¢ doskonaty, idz, sprzedaj, co posiadasz, i rozdaj ubogim, a bedziesz mial skarb w niebie. Potem przyjdz i chodz
za Mna! " (Mt 19, 16"21)13.

7. "A oto podszedt pewien cztowiek". W mtodziencu, ktorego Ewangelia Mateusza nie podaje, mozemy rozpoznaé
kazdego cztowieka, zblizajacego si¢ $wiadomie lub nieswiadomie do Chrystusa, Odkupiciela cztowieka, i
stawiajacego Mu pytanie moralne. Mtodzieniec pyta nie tyle o to, jakich zasad nalezy przestrzegac, ale jak osiagnac
petny sens zycia. To dazenie bowiem stanowi rzeczywiste podtoze kazdej ludzkiej decyzji i dziatania, to ukryte
poszukiwanie i wewngtrzny impuls porusza ludzkg wolno$é¢. Pytanie mtodzienica odwoluje si¢ ostatecznie do Dobra
absolutnego, ktore nas pociaga i wzywa, jest echem Bozego powotania, zrodta i celu zycia cztowieka. Wtasnie w tej
perspektywie Sobor Watykanski 11 zachgcat do takiego doskonalenia teologii moralnej, by jej prezentacja rzucala
$wiatto na najwyzsze powolanie, jakie wierni otrzymali w Chrystusiel4 " jedynej odpowiedzi, ktora zaspokaja
pragnienie serca cztowieka.

Aby umozliwi¢ ludziom to "spotkanie" z Chrystusem, Bog dat im swoj Kosciol. Istotnie, "Kosciot temu jednemu
pragnie stuzyé¢, azeby kazdy cztowiek mogl odnalez¢ Chrystusa, aby Chrystus mogt z kazdym i§¢ przez zycie"15.
"Nauczycielu, co dobrego mam czynié, aby otrzymac zycie wieczne?" (Mt 19, 16)

8. Z glebi serca wyplywa pytanie bogatego mtodzienca skierowane do Jezusa z Nazaretu. Pytanie, ktére ma
kluczowe znaczenie w zyciu kazdego czlowieka i nikt nie moze si¢ od niego uchyli¢: ono bowiem dotyczy dobra
moralnego, ktore nalezy czyni¢ oraz zycia wiecznego. Rozmowca Jezusa wyczuwa, zZe istnieje zwiazek migdzy
dobrem moralnym a wypetieniem wlasnego przeznaczenia. Jest poboznym Izraelita, wyrostym " by tak rzec " w
cieniu Bozego prawa. Mozemy si¢ wiec domyslaé, ze jesli pyta Jezusa, to nie dlatego, ze nie zna odpowiedzi
zawartej w Prawie. Jest bardziej prawdopodobne, iz to fascynacja osoba Jezusa rozbudzita w nim nowe pytania o
dobro moralne. Mtodzieniec odczuwa potrzebe konfrontacji z Tym, ktory rozpoczal swa dziatalnos¢, gloszac nowe i
radykalne orgdzie: "Czas si¢ wypetnit i bliskie jest krolestwo Boze. Nawracajcie si¢ i wierzcie w Ewangeli¢!" (Mk 1,
15).

Rowniez cztowiek wspotczesny winien zwrocié si¢ na nowo do Chrystusa, aby uzyska¢ od Niego odpowiedz na
pytanie, co jest dobrem, a co ztem. To Chrystus jest Nauczycielem, Zmartwychwstatym, ktory ma zycie w sobie i
pozostaje zawsze obecny w Kosciele i w §wiecie. To On otwiera wiernym ksiege Pisma i objawiajac w petni wole
Ojca, naucza prawdy o postgpowaniu moralnym. Jako zrédlo i szczyt ekonomii zbawienia, Alfa i Omega ludzkich
dziejow (por. Ap 1, 8; 21, 6; 22, 13), Chrystus objawia kondycj¢ cztowieka i pelni¢ jego powotania. Dlatego
"cztowiek, ktory chce zrozumiec¢ siebie do konca " nie wedle jakichs tylko doraznych, cz¢sciowych, czasem
powierzchownych, a nawet pozornych kryteriow i miar swojej wlasnej istoty " musi ze swoim niepokojem,
niepewnoscig, a takze staboscig i grzesznoscia, ze swoim zyciem i $miercia, przyblizy¢ si¢ do Chrystusa. Musi
nicjako w Niego wejs$¢ z soba samym, musi sobie przyswoi¢ , zasymilowac calg rzeczywistos¢ Wcielenia i
Odkupienia, aby siebie odnalezé. Jesli dokona si¢ w cztowieku 6w doglebny proces, wowczas owocuje on nie tylko
uwielbieniem Boga, ale takze glgbokim zdumieniem nad sobg samym"16.

Jesli chcemy zatem dotrze¢ do sedna ewangelicznej moralnosci i pojac jej gleboka i niezmienng tres¢, musimy si¢
uwaznie zastanowi¢ nad sensem pytania zadanego przez bogatego mlodzienca z Ewangelii, a bardziej jeszcze nad
sensem odpowiedzi Jezusa, pozwalajac, by On nas prowadzit. Jezus bowiem odpowiada na pytanie mtodzienca z
delikatnoscig wychowawcy, wiodac go jakby za regke, krok za krokiem, ku petni prawdy.

"Jeden tylko jest dobry" (Mt 19, 17)

9. Mowi Jezus: "Dlaczego Mnie pytasz o dobro? Jeden tylko jest Dobry. A jesli chcesz osiagnac zycie, zachowaj
przykazania" (Mt 19, 17). W relacji ewangelistow Marka i Lukasza pytanie sformutowane jest nast¢pujaco: "Czemu
nazywasz Mnie dobrym? Nikt nie jest dobry, tylko sam Bog" (Mk 10, 18; por. Lk 18, 19).

Zanim odpowie na pytanie, Jezus pragnie, aby mtodzieniec sam dobrze zrozumial, dlaczego je zadat. "Nauczyciel
dobry" wskazuje swemu rozmowcy " i nam wszystkim " ze odpowiedzi na pytanie: "co dobrego mam czyni¢, aby
otrzymac zycie wieczne?" nie mozna znalez¢ inaczej, jak tylko kierujac umyst i serce ku Temu, ktory "sam jest



dobry": "Nikt nie jest dobry, tylko sam Bog" (Mk 10, 18; por. Lk 18, 19). Tylko Bog moze odpowiedzie¢ na pytanie
o dobro, poniewaz On sam jest Dobrem.

Istotnie, zada¢ pytanie o dobro znaczy w ostatecznej analizie zwréci¢ si¢ ku Bogu " petni dobra. Jezus ukazuje, ze
pytanie mtodzienca jest w istocie pytaniem religijnym i ze dobro¢, ktora pociaga cztowieka a zarazem go
zobowiazuje, ma swoje zrodto w Bogu, a wrecz jest samym Bogiem: Tym, ktory jedynie jest godzien, by Go kocha¢
"catym swoim sercem, cata swojg dusza i catym swoim umystem" (Mt 22, 37); Tym, ktory jest zrodtem szczgscia
cztowieka. Jezus sprowadza pytanie o to, jakie postgpowanie jest moralnie dobre, do jego korzeni religijnych, do
uznania Boga " jedynego dobra, pelni zycia, ostatecznego celu ludzkiego dziatania, doskonatego szczgscia.

10. Kosciodt, pouczony stowami Nauczyciela, wierzy, ze najwyzszym celem zycia czlowieka, uczynionego na obraz
Stworzyciela, odkupionego krwia Chrystusa i u§wieconego obecnoscia Ducha Swietego, jest istnieé¢ "ku chwale
majestatu" Boga (por. Ef 1, 12), postepujac tak, by kazdy czyn odzwierciedlal Jego blask. "Poznaj zatem samg siebie,
o pickna duszo: jeste$ obrazem Boga " pisze §w. Ambrozy. Poznaj samego siebie, cztowiecze: jestes chwata Boga (1
Kor 11, 7). Postuchaj, w jaki sposob jeste§ Jego chwata. Prorok mowi: Przedziwna dla mnie jest wiedza Twoja (Ps
138, 6), to znaczy: moje dzielo petniej ukazuje wspaniatos¢ Twego majestatu, Twoja madro$¢ zostaje wywyzszona w
umysle cztowieka. Gdy przygladam si¢ samemu sobie, ktorego tajemne mysli i ukryte uczucia Ty przenikasz,
dostrzegam tajemnice Twojej wiedzy. Poznaj zatem, cztowiecze, jak jeste§ wielki i czuwaj nad soba"17.

To, kim jest czlowiek i co powinien czyni¢, ujawnia si¢ w momencie, gdy Bog objawia samego siebie. Istotnie,
fundament Dekalogu stanowig stowa: "Ja jestem Pan, twoj Bog, ktory cie wywiddt z ziemi egipskiej, z domu
niewoli. Nie bedziesz miat cudzych bogéw obok Mnie!" (W] 20, 2"3). W "dziesi¢ciu stowach" Przymierza zawartego
mi¢dzy Bogiem a Izraelem i w calym Prawie Bog pozwala si¢ poznawacé i rozpoznawac jako Ten, ktory "jeden tylko
jest Dobry"; jako Ten, ktory mimo grzechu cztowieka pozostaje "wzorem" moralnego postgpowania, zgodnie z
wlasnym wezwaniem: "Badzcie $wigtymi, bo Ja jestem §wigty, Pan, Bog wasz!" (Kpt 19, 2); jako Ten, ktory
pozostaje wierny swej mitosci do cztowieka i obdarza go swoim Prawem (por. Wj 19, 9"24; 20, 18"21), aby
przywroécic pierwotng harmonig¢ ze Stworca i z calym stworzeniem, a bardziej jeszcze, aby wprowadzi¢ go w swoja
mitos¢: "Bedg chodzit wsrdéd was, bede waszym Bogiem, a wy bedziecie moim ludem" (Kpt 26, 12).

Zycie moralne jawi si¢ jako wlasciwa odpowiedZ na bezinteresowne dziatania, ktore mitos¢ Boza wielokrotnie
podejmuje wobec cztowieka. Jest odpowiedzig mitosci, zgodna z formuta najwazniejszego przykazania zawartga w
Ksigdze Powtorzonego Prawa: "Stuchaj, Izraelu, Pan jest naszym Bogiem "Panem jedynym. Be¢dziesz milowat Pana,
Boga twojego, z calego swego serca, z catej duszy swojej, ze wszystkich swych sit. Niech pozostang w twym sercu te
stowa, ktore ja ci dzi§ nakazuj¢. Wpoisz je twoim synom" (Pwt 6, 4"7). Tak wigc zycie moralne, wlaczone w
darmowos¢ Bozej mitosci, ma odzwierciedla¢ Jego chwale: "dla tego, kto kocha Boga, wystarczy, gdy podoba si¢
Temu, ktérego mituje: nie mozna bowiem szuka¢ innej nagrody, wigkszej niz sama mito$¢, mitos¢ za$§ pochodzi od
Boga, jako ze Bog sam jest mitoscig"18.

11. Stwierdzenie, ze "jeden tylko jest Dobry", odsyta nas zatem do "pierwszej tablicy" przykazan, ktora wzywa do
uznania Boga jako jedynego i absolutnego Pana i do oddawania czci tylko Jemu ze wzgledu na Jego nieskonczona
swigtos¢ (por. Wj 20, 2"11). Dobro to przynaleznos$¢ do Boga, postuszenstwo wobec Niego, pokorne obcowanie z
Nim, petnienie sprawiedliwosci i umitowanie zyczliwosci (por. Mi 6, 8). Uznanie Pana jako Boga stanowi najglebsza
istotg, samo serce Prawa, z ktorego wyptywaja i ku ktoremu prowadza nakazy szczegétowe. Poprzez moralnosé
przykazan ujawnia si¢ przynalezno$¢ ludu Izraela do Pana, poniewaz tylko Bog jest Tym, ktory jest dobry. Takie
$wiadectwo daje Pismo Swicte, ktorego kazda stronica jest przeniknicta zywa $wiadomoscig absolutnej $wigtosci
Boga: "Swiety, Swiety, Swiety jest Pan Zastepow" (Iz 6, 3).

Jesli jednak tylko Bog jest Dobrem, to czlowiek sam, cho¢by najscislej przestrzegat przykazan, nigdy nie zdota o
wlasnych sitach "wypetic¢" Prawa, to znaczy uzna¢ Pana jako Boga i odda¢ Mu czci naleznej tylko Jemu (por. Mt 4,
10). "Wypelnienie" moze nastapic tylko jako dar Bozy: jako dar uczestnictwa w Boskiej Dobroci, objawiajacej si¢ i
udzielajacej w Jezusie, ktorego bogaty mtodzieniec nazywa "Nauczycielem dobrym" (por. Mk 10, 17; Lk 18, 18). To,
co na razie mtodzieniec by¢ moze tylko przeczuwa, zostanie przy koncu dialogu w peini objawione przez samego
Jezusa w wezwaniu: "przyjdz i chodz za Mna!" (Mt 19, 21).

"Jesli cheesz osiagnac zycie, zachowaj przykazania" (Mt 19, 17)

12. Tylko Bog moze odpowiedzie¢ na pytanie o dobro, bo sam jest Dobrem. Ale Bog juz datl odpowiedz na to
pytanie: uczynit to, gdy stworzyt czlowieka i gdy w swej madrosci 1 mitosci nadat jego istnieniu cel, wpisujac w jego
serce prawo (por. Rz 2, 15) " "prawo naturalne". Nie jest ono "niczym innym jak §wiattem rozumu wlanym w nas
przez Boga. Dzigki niemu poznajemy, co nalezy czyni¢ i czego nalezy unikaé. To $wiatlo i to prawo Bog podarowat
nam w akcie stworzenia"19. Uczynit to pozniej takze w dziejach Izraela, zwlaszcza poprzez "dziesig¢ stow", czyli
przykazan nadanych na Synaju, na ktorych On opart istnienie ludu Przymierza (por. Wj 24), powotujac go, by byt
Jego "wlasnoscig posroéd wszystkich narodow", "ludem swigtym" (Wj 19, 5"6), by ukazywat blask Jego §wietosci
wszystkim ludom (por. Mdr 18, 4; Ez 20, 41). Dar Dekalogu jest obietnicg i znakiem Nowego Przymierza, w ktorym
prawo zostanie na nowo i ostatecznie zapisane w sercu cztowieka (por. Jr 31, 31"34), zastgpujac prawo grzechu,
ktore to serce skazito (por. Jr 17, 1). Zostanie wigc dane serce "nowe", poniewaz zamieszka w nim "nowy duch",
Duch Bozy (por. Ez 36, 24"28)20.

Dlatego Jezus, podkresliwszy najpierw, ze "jeden tylko jest Dobry", odpowiada mtodziencowi: "Jesli chcesz osiagnaé



zycie, zachowaj przykazania" (Mt 19, 17). Stwierdza w ten sposob istnienie $cistej wigzi migdzy zyciem wiecznym a
przestrzeganiem Bozych przykazan: to wtasnie przykazania wskazuja cztowiekowi drogg zycia i prowadza do niego.
Przez usta samego Jezusa, nowego Mojzesza, zostaja raz jeszcze dane ludziom przykazania Dekalogu; On sam
potwierdza je ostatecznie i nam przedstawia jako drogg 1 warunek zbawienia. Przykazanie wigze si¢ z obietnicg: w
Starym Przymierzu przedmiotem obietnicy byto objg¢cie na wlasno$¢ ziemi, ktora miata umozliwi¢ ludowi zycie w
wolnosci i sprawiedliwosci (por. Pwt 6, 20"25); w Nowym Przymierzu przedmiotem obietnicy jest "krolestwo
niebieskie". Stwierdza to Jezus na poczatku "Kazania na Gorze" " mowy zawierajgcej najszersze i najpelniejsze
ujecie Nowego Prawa (por. Mt 5"7) " wyraznie nawigzujacego do Dekalogu przekazanego przez Boga Mojzeszowi
na gorze Synaj. Do tej samej rzeczywistosci krolestwa nawigzuja stowa o "zyciu wiecznym", ktore jest udziatem w
zyciu samego Boga; osiaga ono swa doskonatos¢ dopiero po $mierci, ale dla wierzacego jest juz teraz Swiattem
prawdy, zrodlem sensu zycia, zalagzkiem uczestnictwa w pelni nasladowania Chrystusa. W istocie, po spotkaniu z
bogatym mlodziencem Jezus mowi do uczniéw: "kazdy, kto dla mego imienia opusci dom, braci lub siostry, ojca lub
matke, dzieci lub pole, stokro¢ tyle otrzyma i zycie wieczne odziedziczy" (Mt 19, 29).

13. Mtodziencowi nie wystarcza odpowiedz Jezusa, pyta wigc dalej Mistrza o przykazania, ktorych nalezy
przestrzegac: "Zapytat Go: Ktore? " (Mt 19, 18). Pyta, co ma czyni¢ w zyciu, aby $wiadczylo ono wyraznie o
uznaniu §wig¢tosci Boga. Jezus, skierowawszy uprzednio uwage mtodzienca ku Bogu, przypomina mu teraz
przykazania Dekalogu dotyczace blizniego: "Jezus odpowiedzial:  Oto te: Nie zabijaj, nie cudzoldz, nie kradnij,
nie zeznawaj falszywie, czcij ojca i matke oraz mituj swego blizniego jak siebie samego! " (Mt 19, 18"19).

Z kontekstu rozmowy, a zwlaszcza z porownania zapisu Mateuszowego z paralelnymi fragmentami Ewangelii Marka
i Lukasza wynika, ze Jezus nie zamierzal wymieni¢ poszczegolnych przykazan, ktore trzeba zachowywac, aby
"osiggnac¢ zycie", ale raczej uswiadomic¢ mlodziencowi centralne znaczenie Dekalogu w stosunku do wszystkich
innych przykazan, jako wyktadni tego, co dla cztowieka oznaczaja stowa: "Ja jestem Pan, twoj Bog". Trudno jednak
nie zauwazy¢, ktore przykazania Prawa Jezus przypomina mtodziencowi: sa to niektore przykazania z tak zwanej
"drugiej tablicy" Dekalogu, ktorej streszczeniem (por. Rz 13, 8"10) i fundamentem jest przykazanie mitosci
blizniego: "mituj swego blizniego jak siebie samego" (Mt 19, 19; por. Mk 12, 31). Przykazanie to wyraza w petni
wyjatkowa godnos¢ ludzkiej osoby, bedacej "jedynym na ziemi stworzeniem, ktérego Bog chciat dla niego
samego"21. Poszczegdlne przykazania Dekalogu to w istocie tylko rozne ujgcia jedynego przykazania, majacego na
wzgledzie dobro osoby, odniesionego do wielorakich dobr zwigzanych z jej tozsamoscia jako istoty duchowe;j i
cielesnej, ktora pozostaje w relacji z Bogiem, z bliznim i ze $wiatem rzeczy. Jak czytamy w Katechizmie Kosciota
Katolickiego, "dziesigcioro przykazan stanowi czg¢$¢ Objawienia Bozego. Zarazem pouczaja nas one o prawdziwym
cztowieczenstwie cztowieka. Ukazuja w pelnym $wietle najwazniejsze powinnosci, a wigc posrednio takze
fundamentalne prawa, wynikajace z natury ludzkiej osoby"22.

Celem przykazan, przypomnianych przez Jezusa mtodemu rozmowcy, jest ochrona dobra osoby, obrazu Bozego,
poprzez zabezpieczenie jej dobr. "Nie zabijaj, nie cudzoldz, nie kradnij, nie zeznawaj falszywie" " to zasady moralne
sformutowane jako zakazy. Normy negatywne szczegolnie dobitnie wyrazaja bezwarunkowa konieczno$¢ ochrony
zycia ludzkiego, wigzi 0s6b w malzenstwie, wlasnosci prywatnej, uczciwosci i dobrego imienia.

Przykazania stanowig zatem podstawowy warunek mitosci blizniego, a jednoczesnie jej sprawdzian. Sa pierwszym,
niezbednym etapem drogi ku wolnosci, jej poczatkiem: "Pierwsza wolnos¢ " pisze §w. Augustyn " polega na
niepopetnianiu przestgpstw (...) takich jak zabojstwo, cudzotostwo, rozpusta, kradziez, oszustwo, §wigtokradztwo i
tym podobne. Gdy cztowiek zaczyna unika¢ tych przestgpstw (a nie powinien ich popetnia¢ zaden chrzescijanin),
zaczyna podnosi¢ wzrok ku wolnosci, ale jest to dopiero poczatek wolnosci, a nie doskonata wolno$§¢"23.

14. Nie znaczy to oczywiscie, ze Jezus stawia na pierwszym miejscu mito$¢ blizniego czy wrecz oddziela jg od
mitosci Boga, o czym $wiadczy Jego rozmowa z uczonym w Prawie, ktory zadaje pytanie bardzo podobne do pytania
mtodzienca. Jezus odsyla go do dwoch przykazan " mitosci Boga i mitosci blizniego (por. Lk 10, 25"27) " i
przypomina, ze tylko ich przestrzeganie prowadzi do zycia wiecznego: "To czyn, a bedziesz zyl" (Lk 10, 28).
Znamienne jest jednak, ze wlasnie drugie z tych przykazan wzbudza ciekawo$¢ uczonego w Prawie i prowadzi do
nastgpnego pytania: "A kto jest moim bliznim?" (Lk 10, 29), na co z kolei Nauczyciel odpowiada przypowiescia o
dobrym Samarytaninie, ktora jest kluczem do petnego zrozumienia przykazania mitosci blizniego (por. Lk 10,
30"37).

Dwa przykazania, na ktorych "opiera si¢ cale Prawo i Prorocy" (Mt 22, 40), sg gleboko ze soba zwigzane i
wzajemnie si¢ przenikaja. O ich nierozerwalnej jednosci Jezus §wiadczy stowem i zyciem: zwienczeniem Jego misji
jest Krzyz odkupienia (por. J 3, 14"15), znak Jego niepodzielnej mitosci do Ojca i do ludzkosci (por. J 13, 1).
Zaroéwno Stary, jak i Nowy Testament stwierdzaja wyraznie, ze bez mitoSci blizniego, przejawiajacej si¢ konkretnie
W przestrzeganiu przykazan, nie jest mozliwa prawdziwa milos¢ Boga. Pisze o tym z niezwykla moca $w. Jan:
"Jesliby kto$ mowik: Mituj¢ Boga , a brata swego nienawidzit, jest ktamca, albowiem kto nie mituje brata
swego, ktorego widzi, nie moze mitowac Boga, ktérego nie widzi" (1 J 4, 20). Stowa Ewangelisty sa echem
nauczania moralnego Chrystusa, wspaniale i jednoznacznie ujgtego w przypowiesci o dobrym Samarytaninie (por. Lk
10, 30"37), a takze w "mowie" o sadzie ostatecznym (por. Mt 25, 31"46).

15. W Kazaniu na Gorze, stanowigcym magna charta ewangelicznej moralnosci24, Jezus mowi: "Nie sadzcie, ze
przyszedtem znie$¢ Prawo albo Prorokow. Nie przyszedlem znies$¢, ale wypetni¢" (Mt 5, 17). Chrystus jest kluczem



do zrozumienia Pisma: "Badacie Pisma: one daja o Mnie $wiadectwo" (por. J 5, 39); stanowi centrum ekonomii
zbawienia, ujmuje w sobie Stary i Nowy Testament, obietnice Prawa i ich wypelnienie w Ewangelii; jest zywa i
wieczng wigzig migdzy Starym i Nowym Przymierzem. Komentujac stowa sw. Pawla: "kresem Prawa jest Chrystus"
(Rz 10, 4), $w. Ambrozy pisze: "kres nie oznacza tu usuni¢cia Prawa, ale jego pehnig¢: realizuje si¢ to w Chrystusie
(plenitudo legis in Christo est), jako ze przyszedt On nie po to, by znies¢ Prawo, ale by je wypekic. Podobnie jak
istnieje Stary Testament, ale kazda prawda zawarta jest w Nowym Testamencie, tak tez si¢ dzieje z Prawem: to, ktore
zostalo nadane za posrednictwem Mojzesza, jest figura prawdziwego Prawa. A zatem Prawo Mojzeszowe jest
odbiciem prawdy"25.

Jezus prowadzi do wypetienia Bozych przykazan, zwlaszcza przykazania mitosci blizniego, nadajac jego
wymaganiom charakter wewnetrzny i bardziej radykalny: mito$¢ blizniego wyplywa z serca, ktore kocha i ktore
"wilasnie dlatego, ze kocha " gotowe jest spelnia¢ w zyciu najwyzsze wymagania. Jezus wskazuje, ze przykazan nie
mozna traktowac tylko jako progu minimalnych wymagan, ktérego nie nalezy przekraczac, ale raczej jako otwarta
drogg doskonatosci moralnej i duchowej, ktorej istote stanowi mitos¢ (por. Kol 3, 14). W ten sposob przykazanie "nie
zabijaj" staje si¢ wezwaniem do czynnej mitosci, ktora ochrania i troszczy si¢ o rozwoj zycia blizniego; zakaz
cudzotdstwa staje si¢ zacheta do czystego spojrzenia na ciato, z szacunkiem dla jego sensu oblubienczego:
"Styszeliscie, ze powiedziano przodkom: Nie zabijaj!; a kto by si¢ dopuscit zabdjstwa, podlega sadowi. A Ja wam
powiadam: Kazdy, kto si¢ gniewa na swego brata, podlega sagdowi. (...) Styszeliscie, ze powiedziano: Nie cudzotdz!
A Ja wam powiadam: Kazdy, kto pozadliwie patrzy na kobiete, juz si¢ w swoim sercu dopuscit z nig cudzotostwa"
(Mt 5, 21"22. 27"28). Jezus sam jest zywym "wypetnieniem" Prawa, poniewaz swoim zyciem urzeczywistnia
autentyczny sens Prawa poprzez catkowity dar z siebie: On sam staje si¢ Prawem zywym i osobowym, ktore wzywa
do nasladowania Go, daje poprzez Ducha Swictego taske udziatu w Jego wtasnym zyciu i mitosci oraz obdarza
cztowieka moca, by mogt swiadczy¢ o Nim swoimi decyzjami i czynami (por. J 13, 34"35).

"Jesli cheesz by¢ doskonaly" (Mt 19, 21)

16. Odpowiedz dotyczaca przykazan nie zadowala mlodzienca, ktory dalej pyta Jezusa: "Przestrzegatem tego
wszystkiego, czego mi jeszcze brakuje?" (Mt 19, 20). Nietatwo jest powiedzie¢ z czystym sumieniem:
"przestrzegalem tego wszystkiego", skoro z trudem tylko ogarna¢ mozna rzeczywisty zasigg wymagan zawartych w
Prawie Bozym. Ale nawet jesli bogaty mtodzieniec moze tak powiedzie¢, jesli od dziecinstwa konsekwentnie i z
poswieceniem dazyt do osiagnigcia idealu doskonatosci, to jednak ma §wiadomosé, ze daleko jest jeszcze od celu:
stajac przed Jezusem odczuwa, ze nadal czego§ mu brakuje. Wtasnie do §wiadomosci tego braku odwotuje si¢ Jezus
w swej ostatniej odpowiedzi: wyczuwajac tgsknote za petnia, ktora wykracza poza legalistyczng interpretacje
przykazan, Nauczyciel dobry zaprasza mlodzienca, by wszed!t na droge doskonatosci: "Jesli chcesz by¢ doskonaty,
idz, sprzedaj, co posiadasz i rozdaj ubogim, a bgdziesz miat skarb w niebie. Potem przyjdz i chodz za Mna!" (Mt 19,
21)

Podobnie jaki poprzedni fragment odpowiedzi Jezusa, tak i ten nalezy odczytywac i interpretowa¢ w kontekscie
catego orgdzia moralnego Ewangelii, a zwlaszcza w kontekscie Kazania na Gorze, w $wietle btogostawienstw (por.
Mt 5, 3"12), z ktorych pierwsze to wlasnie btogostawienstwo ubogich " "ubogich w duchu", jak uscisla sw. Mateusz
(por. Mt 5, 3), to znaczy pokornych. W tym sensie mozna powiedzie¢, ze takze blogostawienstwa wchodza w
przestrzen otwartg przez odpowiedz, jakiej Jezus udzielit na pytanie mtodzienca: "co dobrego mam czynic¢, aby
otrzymac¢ zycie wieczne?". Istotnie, kazde btogostawienstwo, we wtasciwej sobie perspektywie, obiecuje wtasnie
owo "dobro", ktore otwiera cztowieka na zycie wieczne, wigcej " jest samym zyciem wiecznym.

Blogostawienstwa nie moéwig bezposrednio o konkretnych normach postepowania, raczej o zyciowych postawach i o
wewngtrznym usposobieniu, a wigc nie pokrywaja si¢ $cisle z przykazaniami. Z drugiej strony, nie istnieje rozdziat
czy tez rozbiezno$¢ migdzy btogostawienstwami a przykazaniami: jedne i drugie odwotuja si¢ do dobra, do zycia
wiecznego. Kazanie na Gorze rozpoczyna si¢ ogloszeniem btogostawienstw, ale zawiera takze wzmianke o
przykazaniach (por. Mt 5, 20"48). Zarazem Kazanie ukazuje, ze przykazania sg otwarte i ukierunkowane na
perspektywe doskonalosci, wlasciwa dla blogostawienstw. Te ostatnie to przede wszystkim obietnice, z ktorych
posrednio wyptywaja takze wskazania normatywne dotyczace zycia moralnego. W swojej pierwotnej glebi sg one
swoistym autoportretem Chrystusa i wlasnie dlatego stanowig zaproszenie do nasladowania Go i do komunii zycia z
Nim26.

17. Nie wiemy, jak dalece mtodzieniec z Ewangelii pojat gleboki i trudny sens pierwszej odpowiedzi Jezusa: "jesli
chcesz osiagnac zycie, zachowaj przykazania"; jest jednak pewne, ze zaangazowanie mtodzienica w spelnianie
wszystkich moralnych wymogow zawartych w przykazaniach stanowi niezbgdne podtoze, na ktorym moze si¢
zrodzi¢ i dojrze¢ pragnienie doskonatosci, czyli realizacji ich wewngtrznego sensu w nasladowaniu Chrystusa.
Rozmowa Jezusa z mtodziencem pozwala nam zrozumieé¢, jakie sa warunki moralnego wzrostu cztowieka
powotanego do doskonatosci: mtodzieniec, ktory zachowywal dotad wszystkie przykazania, okazuje si¢ niezdolny,
by o wihasnych sitach uczyni¢ nastepny krok. Aby go postawié, potrzeba dojrzatej ludzkiej wolnosci: "jesli cheesz" i
Boskiego daru taski: "przyjdz i chodz za Mna!".

Doskonatos¢ domaga si¢ tej dojrzatosci w darze z siebie, do ktorej powotana jest ludzka wolnos¢. Jezus wskazuje
mtodziencowi przykazania jako pierwszy niezb¢dny warunek osiagnigcia zycia wiecznego; natomiast stowa o
porzuceniu przez mtodzienca wszelkiej majetnosci i pojscia za Panem maja charakter propozycji: "Jesli cheesz...".



Jezus objawia tu szczegdlna dynamike wzrastania wolno$ci ku pelnej dojrzatosci, a jednoczesnie potwierdza
istnienie fundamentalnej wi¢zi migdzy wolnoscia a prawem Bozym. Wolno$¢ czlowieka 1 Boze prawo nie sg ze soba
sprzeczne, ale przeciwnie " wzajemnie si¢ do siebie odwotujg. Uczen Chrystusa wie, iz jego powotanie jest
powotaniem do wolnosci. "Wy zatem, bracia, powotani zostaliscie do wolnosci" (Ga 5, 13), wota z radoscia i duma
apostol Pawel. Natychmiast jednak dodaje: "Tylko nie bierzcie tej wolnosci jako zachety do hotdowania ciatu, wrecz
przeciwnie, mitoscia ozywieni stuzcie sobie wzajemnie!" (tamze). Stanowczos¢, z jaka Apostot przeciwstawia si¢
tym, ktorzy wigza swoje usprawiedliwienie z Prawem, nie ma nic wspolnego z "wyzwoleniem" cztowieka od
przykazali, ktore " przeciwnie " stuzg praktykowaniu mitosci: "Kto bowiem mituje blizniego, wypetnit Prawo.
Albowiem przykazania: nie cudzotoz, nie zabijaj, nie kradnij, nie pozadaj i wszystkie inne " streszczajg si¢ w tym
nakazie: mituj blizniego swego jak siebie samego" (Rz 13, 8"9). Sw. Augustyn, gdy mowi o przestrzeganiu
przykazan jako o pierwszej niedoskonalej wolnosci, dodaje: "Dlaczego " zapyta ktos " jeszcze niedoskonatej?
Poniewaz w cztonkach moich spostrzegam prawo inne, ktore toczy walke z prawem mojego umystu (...).
Czgsciowa wolnos¢, czgsciowa niewola: wolno$¢ na razie nie jest catkowita, nie jest czysta, nie jest petna, bo nie
osiagneliSmy jeszcze wiecznosci. Po czgsci podlegamy nadal stabosci, a po czgsci zyskalismy juz wolnosé.
Wszystkie nasze grzechy zostaty zgladzone przez chrzest, czy jednak wraz ze zniszczeniem niegodziwosci zniknela
takze stabo$¢? Gdyby ona znikngta, zylibySmy na ziemi bez grzechu. Kt6z osmieli si¢ powiedzie¢, ze tak jest, jesli
nie cztowiek peten pychy, niegodny mitosierdzia wyzwoliciela? (...) Poniewaz wigc nadal podlegamy stabosci,
$miem twierdzi¢, ze jesteSmy wolni w takiej mierze, w jakiej stuzymy Bogu, o ile za$ idziemy za prawem grzechu, o
tyle jestesmy niewolnikami"27.

18. Kto wigc zyje "wedtug ciata", odczuwa prawo Boze jako ci¢zar, wigcej "jako zaprzeczenie, a w kazdym razie
ograniczenie swojej wolnosci. Kto za$ ozywiany miloscig "postgpuje wedtug ducha" (por. Ga 5, 16) i pragnie stuzy¢
innym, znajduje w prawie Bozym pierwsza i niezastapiona drogg¢ czynnego okazywania mitosci, dobrowolnie
wybranej i przezywanej. Co wigcej, odczuwa wewnetrzne przynaglenie " ktore jest prawdziwa i wlasciwa
"koniecznoscia", a nie tylko zewngtrznym przymusem " by nie ograniczac si¢ do wypelniania minimum
wymaganego przez prawo, ale by zy¢ jego "petnig". Dopoki pozostajemy na ziemi, doznajemy na tej drodze
niepewnosci i stabosci, mozemy jednak nig i§¢ dzigki tasce, ktora pozwala nam posias¢ petng "wolnos¢ dzieci
Bozych" (por. Rz 8, 21), a wigc odpowiedzie¢ w zyciu moralnym na wznioste powotanie, by by¢ "synami w Synu".
To powotanie do doskonalej mitosci nie jest zastrzezone wytacznie dla jakiego$ kregu ludzi. Zachgta: "idz, sprzedaj,
co posiadasz i rozdaj ubogim", wraz z obietnica: "bedziesz mial skarb w niebie", dotyczy wszystkich, poniewaz jest
bardziej radykalng formg przykazania mitosci blizniego, podobnie jak nastgpne wezwanie: "przyjdz i chodz za Mng"
jest nowym, konkretnym wyrazem przykazania mitosci Boga. Zaréwno przykazania, jak zaproszenie Jezusa
skierowane do bogatego mtodzienca, stuza jednej i niepodzielnej mitosci, ktora spontanicznie dazy do doskonatosci,
a ktorej miarg jest sam Bog: "Badzcie wigc wy doskonali, jak doskonaty jest Ojciec wasz niebieski" (Mt 5, 48). W
Ewangelii $w. Lukasza Jezus uscisla jeszcze sens tej doskonatosci: "Badzcie mitosierni, jak Ojciec wasz jest
mitosierny" (Lk 6, 36).

"Przyjdz i chodz za mna" (Mt 19, 21)

19. Droga, a zarazem trescig tej doskonatosci jest nasladowanie Chrystusa, pojscie za Nim, wyrzeklszy si¢ wpierw
wlasnych dobr i siebie samego. Tak wlasnie konczy si¢ rozmowa Jezusa z mlodziencem: "Potem przyjdz i chodz za
Mna" (Mt 19, 21). Jest to wezwanie, ktoérego cudowna glgbi¢ uczniowie pojma dopiero po zmartwychwstaniu
Chrystusa, gdy Duch Swiety doprowadzi ich do catej prawdy (por. J 16, 13).

Sam Jezus podejmuje tu inicjatywe i wzywa, by i§¢ za Nim. Ta zachgta skierowana jest przede wszystkim do tych,
ktoérym powierza On szczegdlng misj¢, poczynajac od Dwunastu; ale jest tez oczywiste, ze miano ucznia Chrystusa
przystuguje kazdemu wierzacemu (por. Dz 6, 1). Dlatego nasladowanie Chrystusa jest pierwotnym i najgltgbszym
fundamentem chrzescijanskiej moralnosci: jak lud Izraela szedt za Bogiem, ktory prowadzit go przez pustyni¢ do
Ziemi Obiecanej (por. Wj 13, 21), tak uczen ma i§¢ za Jezusem, ku ktéremu pociaga go sam Ojciec (por. J 6, 44).
Nasladowanie to nie polega jedynie na stuchaniu nauki i na postusznym przyjmowaniu przykazan. Oznacza ono co$
bardziej radykalnego: przylgnigcie do osoby samego Jezusa, uczestnictwo w Jego zyciu i przeznaczeniu, udziat w
Jego dobrowolnym i pelnym mitosci postuszenstwie woli Ojca. Nasladujac przez wiar¢ Tego, ktory jest Madroscia
wecielong, uczen Jezusa staje si¢ naprawde¢ uczniem Boga (por. J 6, 45). Jezus bowiem jest Swiattosciag Swiata,
$wiattem zycia (por. J 8, 12), jest pasterzem, ktory prowadzi i karmi owce (por. J 10, 11"16), jest droga, prawda i
zyciem (por. J 14, 6), jest Tym, ktory prowadzi do Ojca, tak ze zobaczy¢ Jego, Syna, znaczy zobaczy¢ Ojca (por. J
14, 6"10). Dlatego nasladowac¢ Syna, "obraz Boga niewidzialnego" (por. Kol 1, 15), znaczy nasladowa¢ Ojca.

20. Jezus domaga si¢, by Go nasladowac i i$¢ za Nim droga mito$ci, ktora oddaje si¢ bez reszty braciom dla mitosci
Boga: "To jest moje przykazanie, abyscie si¢ wzajemnie mitowali, tak jak Ja was umitowatem" (J 15, 12). Owo "jak"
domaga si¢ nasladowania Jezusa, Jego mitosci, ktorej znakiem jest umycie nog: "Jezeli wige Ja, Pan i Nauczyciel,
umyltem wam nogi, to i wyscie powinni sobie nawzajem umywac nogi. Datem wam bowiem przyktad, abyscie i wy
tak czynili, jak Ja wam uczynitem" (J 13, 14"15). Postgpowanie Jezusa i Jego stowa, Jego czyny i Jego nakazy
stanowig moralng regul¢ zycia chrzescijanskiego. Czyny te bowiem, a zwlaszcza Jego meka i $mier¢ na krzyzu, sa
zywym objawieniem Jego mitosci do Ojca i do ludzi. Jezus zada, by t¢ wtasnie mitos¢ nasladowali ci, ktorzy ida za
Nim. Jest to "nowe" przykazanie: "Przykazanie nowe daj¢ wam, abyscie si¢ wzajemnie mitowali, tak jak Ja was



umilowatem; zebyscie 1 wy tak si¢ mitowali wzajemnie. Po tym wszyscy poznaja, zescie uczniami moimi, jesli
bedziecie si¢ wzajemnie mitowali" (J 13, 34"35).

Owo "jak" wyznacza takze miarg, jaka Jezus mitowat i jakg winni si¢ wzajemnie mitowac¢ Jego uczniowie. Po
stowach: "To jest moje przykazanie: abyscie si¢ wzajemnie milowali, tak jak Ja was umilowalem" (J 15, 12), Jezus
moéwi dalej o ofierze z zycia ztozonej na krzyzu, jako o $wiadectwie mitosci "do konca" (J 13, 1): "Nikt nie ma
wiekszej mitosci od tej, gdy ktos zycie swoje oddaje za przyjaciot swoich" (J 15, 13).

Wzywajac mlodzienca, by szedt za Nim droga doskonatos$ci, Jezus zada od niego, by doskonale wypelnit
przykazanie mitosci, "Jego" przykazanie: by wlaczyt si¢ w Jego doswiadczenie catkowitego daru z siebie, by
nasladowat i sam przezyl mitos¢ "dobrego Nauczyciela" " Tego, ktory umitowat "do konca". Jezus zada tego od
kazdego cztowieka, ktory chee i§¢ za Nim: "Jesli kto chce pojs¢ za Mna, niech si¢ zaprze samego siebie, niech
wezmie krzyz swoj i niech Mnie nasladuje" (Mt 16, 24).

21. Pojscie za Chrystusem nie jest zewng¢trznym nasladownictwem, gdyz dotyka samej glebi wnetrza cztowieka. By¢
uczniem Jezusa znaczy upodobni¢ si¢ do Niego, ktory stat si¢ stugg az do ofiarowania siebie na krzyzu (por. Flp 2,
5"8). Przez wiar¢ Chrystus zamieszkuje w sercu wierzgcego (por. Ef 3, 17), dzigki czemu uczen upodabnia si¢ do
swego Pana i przyjmuje Jego posta¢. Jest to owocem laski, czynnej obecnosci Ducha Swigtego w nas.

Wiaczony w Chrystusa, chrzescijanin staje si¢ cztonkiem jego Ciata, ktérym jest Kosciot (por. 1 Kor 12, 13. 27). Pod
dziataniem Ducha Swigtego Chrzest w sposéb radykalny upodabnia cztowieka wierzacego do Chrystusa w
paschalnej tajemnicy Jego $mierci i zmartwychwstania, "przyobleka" go w Chrystusa (por. Ga 3, 27): "Radujmy si¢ i
sktadajmy dzigki " wota §w. Augustyn do ochrzczonych " staliSmy si¢ nie tylko chrzescijanami, ale samym
Chrystusem (...). Cieszcie si¢ petni zdumienia: staliSmy si¢ Chrystusem!"28. Umierajac dla grzechu, ochrzczony
otrzymuje nowe zycie (por. Rz 6, 3"11): zyjac dla Boga w Jezusie Chrystusie, jest powolany, by postepowac wedlug
Ducha i by przynosi¢ w zyciu Jego owoce (por. Ga 5, 16"25). Za$ udziat w Eucharystii, sakramencie Nowego
Przymierza (por. 1 Kor 11, 23"29), jest najwyzszym przejawem upodobnienia si¢ do Chrystusa, zrodtem "Zycia
wiecznego" (por. J 6, 51"58), fundamentem i moca catkowitego daru z siebie, ktorego pamiatke Jezus " wedtug
Pawlowego $wiadectwa " kaze nam obchodzi¢ w liturgii i w zyciu: "llekro¢ bowiem spozywacie ten chleb albo
pijecie kielich, $mier¢ Pana glosicie, az przyjdzie" (1 Kor 11, 26).

"U Boga wszystko jest mozliwe" (Mt 19, 26)

22. Zakonczenie rozmowy Jezusa z bogatym mlodzienicem zawiera odcien goryczy: "Gdy mlodzieniec ustyszat te
stowa, odszedl zasmucony, miat bowiem wiele posiadtosci" (Mt 19, 22). Nie tylko on, ale nawet sami uczniowie
przelekli si¢ wezwania Jezusa do nasladowania Go, bowiem wigzato si¢ ono z wymogami, ktore przekraczajg ludzkie
pragnienia i sity: "Gdy uczniowie to ustyszeli, przerazili si¢ bardzo i pytali: kt6z wigc moze si¢ zbawic?" (Mt 19,
25). Ale Nauczyciel przypomina im o wszechmocy Bozej: "U ludzi to niemozliwe, lecz u Boga wszystko jest
mozliwe" (Mt 19, 26).

W tym samym rozdziale Ewangelii Mateusza (19, 3"10) Jezus interpretuje Prawo Mojzeszowe dotyczace matzenstwa
i odrzuca przepis dopuszczajacy oddalenie zony; odwotuje si¢ przy tym do "poczatku" " zasady bardziej pierwotnej i
miarodajnej niz Prawo Mojzeszowe: do pierwszego zamystu Boga wobec cztowieka, zamystu, ktore ma jednak
cztowiek po grzechu nie potrafi juz sprostac: "Przez wzglad na zatwardziato$¢ serc waszych pozwolil wam Mojzesz
oddala¢ wasze zony, lecz od poczatku tak nie bylo" (Mt 19, 8). Odwotanie si¢ do "poczatku" wprowadza w
zaklopotanie uczniow, ktorzy tak komentuja stowa Jezusa: "Jesli tak ma si¢ sprawa cztowieka z zona, to nie warto si¢
zeni¢" (Mt 19, 10). Jezus za$, nawigzujac bezposrednio do charyzmatu bezzennos$ci "dla krdolestwa niebieskiego" (Mt
19, 12), ale ogtaszajac zarazem zasad¢ ogdlng, zwraca uwage na nowa i zaskakujacg mozliwos¢ otwarta dla
cztowieka przez taske Boza: "On im odpowiedziat: Nie wszyscy to pojmuja, lecz tylko ci, ktorym to jest dane " (Mt
19, 11).

Czlowiek nie potrafi o wlasnych sitach nasladowac i przezywa¢ mitosci Chrystusa. Staje si¢ zdolny do takiej mitosci
jedynie mocg udzielonego mu daru. Pan Jezus, tak jak przyjmuje mitos¢ swego Ojca, podobnie sam udziela jej
darmo swoim uczniom: "Jak Mnie umitowat Ojciec, tak i Ja was umitowatem. Wytrwajcie w mitosci mojej" (J 15,
9). Darem Chrystusa jest Jego Duch, ktorego pierwszy "owoc" (por. Ga 5, 22) to mitos¢: "Mitos¢ Boza rozlana jest w
sercach naszych przez Ducha Swictego, ktéry zostat nam dany" (Rz 5, 5). Sw. Augustyn zapytuje: "Czy to mitosé
sprawia, ze przestrzegamy przykazan, czy tez raczej ich przestrzeganie rodzi mito$¢?". I odpowiada: "Ktéz moze
mie¢ watpliwosci, ze to mitos¢ poprzedza zachowywanie przykazan? Kto bowiem nie mituje, pozbawiony jest
motywacji dla ich przestrzegania"29.

23. "Prawo Ducha, ktory daje zycie w Chrystusie Jezusie, wyzwolito ci¢ spod prawa grzechu i $mierci" (Rz 8, 2).
Tymi stowami apostot Pawet kieruje nasza uwagg na relacj¢ migdzy Prawem (starym) a taska (nowym Prawem) w
perspektywie historii zbawienia, ktora znajduje swe wypetnienie w Chrystusie. Uznaje wychowawczg rolg Prawa,
ktore pozwala cztowiekowi grzesznemu uswiadomic sobie swojg bezsilnos¢ i wyzby¢ si¢ pretensji do
samowystarczalno$ci, a tym samym sktania go, by prosit o "zycie w Duchu" i przyjat je. Tylko w tym nowym zyciu
mozliwe jest wypelienie Bozych przykazan. Osiagamy bowiem usprawiedliwienie przez wiar¢ w Chrystusa (por. Rz
3, 28): "sprawiedliwo$¢", ktorej Prawo wymaga, ale ktorej nie moze nikomu udzieli¢, kazdy wierzacy znajduje
objawiong w Jezusie Chrystusie i od Niego jg otrzymuje. W ten oto sposob §w. Augustyn doskonale streszcza
Pawlowa dialektyke prawa i faski: "Prawo bowiem zostato dane, aby przyzywac taske, zas taska zostata dana, aby



zachowywac¢ prawo"30.

Mitosci i1 zycia zgodnego z Ewangelia nie mozna pojmowac przede wszystkim w kategoriach nakazu, poniewaz ich
wymogi przekraczaja ludzkie sity: staja si¢ one mozliwe jedynie jako owoc daru ofiarowanego przez Boga, ktory
uzdrawia i przemienia swojg taska serce czlowieka: "Podczas gdy Prawo zostato nadane przez Mojzesza, taska i
prawda przyszty przez Jezusa Chrystusa" (J 1, 17). Dlatego obietnica zycia wiecznego jest zwigzana z darem faski,
za$ dar Ducha Swigtego, ktérego otrzymalismy, jest juz "zadatkiem naszego dziedzictwa" (Ef 1, 14).

24. Odstania si¢ w ten sposob autentyczna i pierwotna posta¢ przykazania mitosci, a takze doskonatosci, ku ktorej
ono zmierza: chodzi o mozliwos$¢, ktora otwiera cztowiekowi jedynie taska, dar Boga, Jego milos¢. Z drugiej strony,
to wlasnie §wiadomos¢ otrzymania daru, posiadania w Jezusie Chrystusie mitosci Bozej, rodzi i ustawicznie
podtrzymuje $wiadomg odpowiedz mitosci ku Bogu i ku braciom, o ktdrej z naciskiem przypomina apostot Jan w
swoim Pierwszym Liscie: "Umitowani, milujmy si¢ wzajemnie, poniewaz milo$¢ jest z Boga, a kazdy kto mituje,
narodzit si¢ z Boga i zna Boga. Kto nie miluje, nie zna Boga, bo Bog jest mitoscig. (...) Umitowani, jesli Bog tak nas
umilowal, to i my winni$my si¢ wzajemnie mitowac. (...) My mitujemy [Boga], poniewaz Bog sam pierwszy nas
umitowal" (1 J 4, 7"8. 11. 19).

Ten nierozerwalny zwigzek migdzy taska Boga a wolnoscia cztowieka, migdzy darem i zadaniem, $w. Augustyn
wyrazil w prostych i glebokich stowach modlitwy: "Da quod iubes et iube quod vis" (daj to, czego zadasz, i zadaj,
czego checesz)31.

Dar nie umniejsza, lecz wzmacnia moralne wymaganie mitosci: "Przykazanie za$ jego jest takie: abysSmy wierzyli w
imi¢ Jego Syna, Jezusa Chrystusa, i mitowali si¢ wzajemnie tak, jak nam nakazat" (1 J 3, 23). Mozna "trwacé" w
mitosci, jesli tylko zachowuje si¢ przykazania, jak naucza Jezus: "Jesli bedziecie zachowywac moje przykazania,
bedziecie trwa¢ w mitosci mojej, tak jak Ja zachowatem przykazania Ojca mego i trwam w Jego mitosci” (J 15, 10).
Ujmujac istot¢ orgdzia moralnego Jezusa i przepowiadania Apostolow oraz streszczajac trafnie wielkg tradycje
Ojcoéw Wschodnich i Zachodnich, a zwlaszcza §w. Augustyna32, sw. Tomasz pisze, ze Nowe Prawo to taska Ducha
Swigtego udzielona poprzez wiare w Chrystusa33. Zewnetrzne nakazy, o ktorych mowi takze Ewangelia, usposabiaja
do przyjecia tej taski lub sprawiaja, ze w zyciu cztowieka dojrzewajg jej owoce. Nowe Prawo nie ogranicza si¢
bowiem do okreslenia tego, co nalezy czyni¢, ale udziela takze mocy, by "spetnia¢ wymagania prawdy" (por. J 3,
21). Réwniez $w. Jan Chryzostom powiedziat, ze Nowe Prawo zostato ogloszone wiasnie w chwili, gdy Duch Swicty
zstapil z nieba w dniu Pi¢édziesigtnicy i ze Apostotowie "nie zeszli z gory, niosac " jak Mojzesz " w dtoniach
kamienne tablice, ale szli niosac Ducha Swictego w sercach (...) stawszy si¢ dzieki lasce zywym prawem, Zyjaca
ksiega"34.

"A oto ja jestem z wami przez wszystkie dni, az do skonczenia §wiata" (Mt 28, 20)

25. Rozmowa Jezusa z bogatym mtodziencem toczy si¢ w pewnym sensie w kazdej epoce dziejow, takze dzisiaj.
Pytanie: "Nauczycielu, co dobrego mam czyni¢, aby otrzymac zycie wieczne?" Rodzi si¢ w sercu kazdego cztowieka
i tylko Jezus potrafi zawsze udzieli¢ na nie pelnej i ostatecznej odpowiedzi. Nauczyciel, ktory naucza Bozych
przykazan, wzywa do pdjscia za sobg i udziela taski na nowe zycie, jest zawsze obecny i dziala wsrdd nas, zgodnie z
obietnica: "A oto Ja jestem z wami przez wszystkie dni, az do skonczenia $wiata" (Mt 28, 20). Stala obecnosé¢
Chrystusa przy cztowieku kazdej epoki urzeczywistnia si¢ w jego ciele, ktorym jest Kosciot. Dlatego Chrystus
obiecal swoim uczniom Ducha Swigtego, ktéry miat im "przypomniec¢” i wyjasnié¢ Jego przykazania (por. J 14, 26), i
sta¢ si¢ zrodtem nowego zycia w $wiecie (por. J 3, 5"8; Rz 8, 1"13).

Reguty moralne, ktore Bog nadal w Starym Przymierzu i ktore w Nowym i Wiecznym Przymierzu osiagnety
doskonato$¢ w osobie Wciclonego Syna Bozego, musza by¢ wiernie strzezone i nieustannie wypelniane w réznych
kulturach powstajacych w ciagu dziejow. Zadanie ich interpretacji Jezus powierzyt Apostotom i ich nastgpcom,
zapewniajac im specjalna pomoc Ducha prawdy: "Kto was stucha, Mnie stucha" (Lk 10, 16). Dzigki §wiathu i mocy
tego Ducha Apostotowie mogli wypetni¢ misj¢ gloszenia Ewangelii i wskazywania "drogi" Panskiej (por. Dz 18, 25),
nauczajac przede wszystkim, jak i$¢ za Chrystusem i nasladowaé Go: "Dla mnie (...) zy¢ " to Chrystus" (Flp 1, 21).
26. Na katechez¢ moralng Apostotéw sktadaja si¢ napomnienia i wskazania zwiazane z kontekstem historycznym i
kulturowym, a takze nauczanie etyczne obejmujace $cisle okreslone zasady postgpowania. Zauwazamy to w ich
Listach zawierajacych uksztaltowana pod kierownictwem Ducha Swietego interpretacje Bozych nakazoéw, ktére maja
wypetnia¢ ludzie zyjacy w roznych warunkach kulturowych (por. Rz 12"15; 1 Kor 11"14; Ga 5"6; Ef 4"6; Kol 3"4; 1
P i Jk). Obarczeni misja gloszenia Ewangelii, Apostotowie od poczatku istnienia Kosciola moca swej pasterskiej
odpowiedzialnosci czuwali nad poprawnoscig postgpowania chrzescijan35, podobnie jak czuwali nad czysto$cia
wiary i nad przekazywaniem Bozych daréw w sakramentach36. Pierwsi chrzescijanie, wywodzacy si¢ zarowno z
narodu zydowskiego, jak i z innych ludow, odrozniali si¢ od pogan nie tylko wiarg i liturgia, ale takze Swiadectwem
moralnego postepowania, czerpigcego inspiracje z Nowego Prawa37. Koscidt bowiem jest zarazem komunig wiary i
zycia; jego norma jest "wiara, ktora dziata poprzez mitos¢" (Ga S, 6).

Zadne rozdarcie nie powinno zagraza¢ harmonii miedzy wiarg a zyciem: jedno$é¢ Kosciota zostaje naruszona nie
tylko przez chrzescijan, ktorzy odrzucaja lub znieksztalcajg prawdy wiary, ale i przez tych, ktorzy nie doceniaja wagi
powinnosci moralnych, jakie naktada na nich Ewangelia (por. 1 Kor 5, 9"13). Apostotowie zdecydowanie
przeciwstawiali si¢ wszelkim probom rozrywania wigzi migdzy wyborem serca a czynami, ktére wybor ten wyrazaja
i potwierdzaja (por. 1 J 2, 3"6). Za$ Pasterze Kosciota juz od czaséw apostolskich jednoznacznie potepiali dziatanie



tych, ktorzy swoim nauczaniem i postgpowaniem doprowadzali do podzialow38.

27. Szerzy¢ wiarg i zasady moralnego zycia oraz strzec ich w jedno$ci Kosciota " oto zadanie powierzone przez
Jezusa " Apostotom (por. Mt 28, 19"20), ktore trwa w postudze ich nastepcow. To wlasnie stanowi tres¢ zywej
Tradycji, poprzez ktora " jak stwierdza Sobor Watykanski 11 ""Ko$ciot w swej nauce, w swym zyciu i kulcie
uwiecznia i przekazuje wszystkim pokoleniom to wszystko, czym on jest, i to wszystko, w co wierzy. Tradycja ta,
wywodzaca si¢ od Apostotdow, rozwija sie¢ w Kosciele pod opieka Ducha Swietego"39. W Duchu Swigtym Kosciot
przyjmuje i przekazuje Pismo jako $wiadectwo "wielkich rzeczy", ktorych Bog dokonuje w dziejach (por. Lk 1, 49);
wyznaje ustami Ojcow i Doktorow prawde¢ o Wceielonym Stowie, wprowadza w czyn Jego nakazy i Jego mitos¢ w
zyciu $wietych oraz w ofierze mg¢czennikow, $wigtuje Jego nadzieje w liturgii: poprzez t¢ sama Tradycje
chrzescijanie stysza "zywy glos Ewangelii"40, wiernie wyrazajacy madro$¢ i wolg Boza.

Wewnatrz Tradycji rozwija sie pod opieka Ducha Swietego autentyczna interpretacja prawa Bozego. Ten sam Duch,
ktory stoi u zrodet objawienia przykazan i nauczania Jezusa, gwarantuje, ze sg one pieczolowicie strzezone i
poprawnie stosowane w zmieniajacych si¢ epokach i okolicznosciach. Ta "aktualizacja" przykazan jest oznaka i
skutkiem glebszego przeniknigcia Objawienia w zycie ludzi oraz rozumienia nowych sytuacji historycznych i
kulturowych w $wietle wiary. Tym niemniej, potwierdza ona jedynie trwata wazno$¢ Objawienia i idzie $ladem jego
interpretacji zawartej w wielkiej Tradycji nauczania i zycia Kosciota, poswiadczonej przez nauk¢ Ojcow, zycie
swigtych, liturgi¢c Kos$ciota i wypowiedzi Magisterium.

W szczegolnoscei zas, jak stwierdza Sobor, "zadanie (...) autentycznej interpretacji stowa Bozego, spisanego czy
przekazanego przez Tradycje¢, powierzone zostalo samemu tylko zywemu Urzgdowi Nauczycielskiemu Kosciota,
ktory autorytatywnie dziata w imieniu Jezusa Chrystusa"41. Tak wigc Kosciol w swoim zyciu i w swoim nauczaniu
jawi si¢ jako "filar i podpora prawdy" (por. 1 Tm 3, 15), w tym takze prawdy o zasadach moralnego postgpowania.
Ma on bowiem zadanie "gloszenia zawsze i wszedzie zasad moralnych réwniez w odniesieniu do porzadku
spotecznego oraz wypowiadania oceny o wszystkich sprawach ludzkich, na ile wymagaja tego fundamentalne prawa
osoby ludzkiej i zbawienie cztowieka"42.

Urzad Nauczycielski, wierny Jezusowi Chrystusowi i nieprzerwanej Tradycji KoSciota, poczuwa si¢ do szczegolnego
obowiazku, by wypowiedzie¢ si¢ wlasnie na temat zagadnien, ktore staty si¢ przedmiotem wspolczesnej dysputy
moralnej 1 wokoét ktorych wytonity si¢ nowe kierunki myslenia i teorie; by w ten sposob podzieli¢ si¢ swoim
rozeznaniem oraz dopomoc cztowiekowi w jego dazeniu do prawdy i wolnosci.

Rozdziat 11

"Nie bierzcie wigc wzoru z tego swiata" (Rz 12, 2)

Koscidt wobec niektorych tendencji wspolczesnej teologii moralne;j
Nauczac¢ tego, co jest zgodne ze zdrowa doktryng (por. Tt 2, 1)

28. Analiza rozmowy Jezusa z bogatym mlodziencem pozwolita nam wydoby¢ istotne elementy Objawienia Starego
i Nowego Testamentu na temat postgpowania moralnego. Sg nimi: podporzadkowanie cztowieka i wszystkiego co
czyni - Bogu, Temu, ktory "jeden tylko jest Dobry"; zwigzek pomigdzy moralnym dobrem ludzkich czynéw a zyciem
wiecznym; nasladowanie Chrystusa otwierajace przed czlowiekiem perspektywe doskonatej mitosci, a wreszcie dar
Ducha Swigtego jako zrédto i moc zycia moralnego "nowego stworzenia" (por. 1 Kor 5, 17).

W swojej refleksji moralnej Kosciot pamigtal zawsze o stowach Jezusa skierowanych do bogatego mlodzienca:
Pismo Swigte pozostaje bowiem zywym i ptodnym zrédtem nauki moralnej Ko$ciota, jak przypomniat Sobor
Watykanski 11, okreslajac Ewangeli¢ zrodtem wszelkiej prawdy zbawiennej i normy moralnej43. Strzeze on wiernie
tego, czego stowo Boze naucza nie tylko o prawdach wiary, lecz takze o postgpowaniu moralnym, to znaczy takim,
ktore podoba si¢ Bogu (por. 1 Tes 4, 1); dba przy tym o rozwoj doktryny analogiczny do tego, jaki dokonuje si¢ w
dziedzinie prawd wiary. Wspomagany przez Ducha Swictego, ktory prowadzi go do catej prawdy (por. J 16, 13),
Kosciot nie przestat - i nigdy nie moze przestac - zglgbia¢ "tajemnicy Stowa Wcielonego", w ktorej "wyjasnia si¢
naprawde tajemnica cztowieka"44.

29. Refleksja moralna Kosciota, prowadzona zawsze w §wietle Chrystusa, "dobrego Nauczyciela", rozwijata si¢
takze w formie dyscypliny teologicznej, zwanej "teologia moralng", ktora przyjmuje i bada Boze Objawienie, a
zarazem spetnia wymogi ludzkiego rozumu. Teologia moralna jest refleksja, ktora dotyczy "moralnosci”, czyli dobra
i zta ludzkich czynow oraz osoby, ktora ich dokonuje, i w tym sensie jest otwarta na wszystkich ludzi; ale jest takze
"teologia", jako ze za poczatek i cel moralnego dziatania uznaje Tego, ktory "jeden tylko jest Dobry" i ktory
ofiarujac si¢ cztowickowi w Jezusie Chrystusie, obdarza go szczg¢sciem Boskiego zycia.

Sobor Watykanski II wezwal teologow, by szczegdlng troske skierowali "ku udoskonaleniu teologii moralnej, ktorej
naukowy wyktad, karmiony w wigkszej mierze nauka Pisma Swigtego, niech ukazuje wzniosto$¢ powotania
wiernych w Chrystusie i ich obowiazek przynoszenia owocu w milosci za zycie §wiata"45. Ten sam Sobor zachgcit
teologow, "zeby przy zachowaniu metod i wymogow wilasciwych nauce teologicznej, wcigz szukali coraz to bardziej
odpowiedniego sposobu podawania doktryny ludziom sobie wspotczesnym; bo czym innym jest sam depozyt wiary,
czyli jej prawdy, a czym innym sposob jej wyrazania, przy zachowaniu jednak tego samego sensu i znaczenia"46. Z
tym wigze si¢ kolejne wezwanie Soboru, skierowane do wszystkich wiernych, ale w szczegolny sposob do teologow:



"Niech wigc wierni zyja w najscislejszej tacznosci z ludzmi swoich czasow i staraja si¢ doktadnie uchwycic¢ ich
sposoby myslenia i odczuwania, znajdujace wyraz w ich kulturze umystowej"47.

Praca licznych teologow, wspartych zacheta Soboru, przyniosta juz owoce w postaci interesujacych i pozytecznych
rozwazan nad prawdami wiary, podanymi do wierzenia i stosowania w zyciu, a przedstawianymi w sposob bardziej
odpowiadajacy wrazliwosci i problemom ludzi naszych czaséw. Kosciol, a zwlaszcza Biskupi, ktorym Jezus
Chrystus powierzyt przede wszystkim postuge nauczania, przyjmuja z wdzigczno$cia te wysitki i zachgcajg teologow
do dalszej pracy, ozywianej gltgboka i szczerg bojaznig Panska, ktora jest poczatkiem madrosci (por. Prz 1, 7).

W tym samym okresie w obrebie posoborowych dysput teologicznych pojawity si¢ jednak pewne interpretacje
moralnos$ci chrzescijanskiej, ktorych nie sposob pogodzi¢ ze "zdrowa nauka" (por. 2 Tm 4, 3). Urzad Nauczycielski
Kosciota nie zamierza oczywiscie narzuca¢ wiernym zadnego okreslonego systemu teologicznego ani tym bardziej
filozoficznego. Aby jednak "$wigcie strzec 1 wiernie wyjasnia¢ Stowo Boze"48, zobowiazany jest zabra¢ glos wtedy,
gdy okreslone nurty mysli teologicznej i pewne twierdzenia filozoficzne s niezgodne z prawda objawiona49.

30. Kierujac t¢ Encyklike do Was, Wspolbracia w Biskupstwie, pragne sformutowa¢ w niej niezbedne zasady
rozeznawania tego, co sprzeczne ze "zdrowa nauka" i zwrdoci¢ uwage na te elementy doktryny moralnej Kosciota,
ktore wydaja si¢ dzis$ najbardziej narazone na btgdne, wieloznaczne interpretacje lub na zapomnienie. Sg to bowiem
elementy, od ktorych zalezy "odpowiedz na gl¢bokie tajemnice ludzkiej egzystencji, ktore jak niegdys, tak i teraz do
glebi poruszaja ludzkie serca: jaka jest natura cztowieka, jaki jest sens i cel jego zycia, co jest dobrem, a co
grzechem, jakie jest zrodlo i jaki cel cierpienia, na jakiej drodze mozna osiggna¢ prawdziwg szczgsliwose, czym jest
$mier¢, sad i wymiar sprawiedliwosci po $mierci, czym wreszcie jest owa ostateczna i niewystowiona tajemnica,
ogarniajgca nasz byt, z ktorej bierzemy poczatek i ku ktorej dazymy"50.

Te i inne pytania - jak na przyktad: co to jest wolnos$c¢ i co taczy ja z prawda zawarta w Bozym prawie? Jaka role
odgrywa sumienie w ksztalttowaniu moralnego oblicza cztowieka? Jak rozpoznaé, w zgodzie z prawda o dobru,
konkretne prawa i obowiazki cztowieka? - mozna zawrze¢ w podstawowym pytaniu, ktéore mtodzieniec z Ewangelii
postawit Jezusowi: "Nauczycielu, co dobrego mam czynié, aby otrzymac zycie wieczne?" Postany przez Jezusa, aby
glosi¢ Ewangeli¢ i "naucza¢ wszystkie narody, (...) uczac je zachowywac wszystko, co On przykazat" (por. Mt 28,
19"20), Kosciot udziela dzi$ tej samej odpowiedzi, co niegdy$ Nauczyciel: $§wiatto i moc w niej zawarte zdolne sa
rozstrzygnac¢ najbardziej sporne i skomplikowane kwestie. To samo $wiatto i moc kaze Kosciolowi nieustannie
rozwijac¢ refleksj¢ moralng w kontekscie interdyscyplinarnym, co jest niezbgdne zwlaszcza ze wzgledu na nowe
problemy51.

W tym $wietle i tag mocg Urzad Nauczycielski Kosciota prowadzi nieustannie swe dzieto rozeznania, przyjmujac i
wypelniajac stowa, ktérymi apostot Pawel napominat Tymoteusza: "Zaklinam ci¢ wobec Boga i Chrystusa Jezusa,
ktory bedzie sadzil zywych i umartych, i na Jego pojawienie sig, i na Jego krolestwo: glo$ nauke, nastawaj w pore,
nie w porg, [w razie potrzeby] wykaz blad, poucz, podnie$ na duchu z cala cierpliwoscia, ilekro¢ nauczasz. Przyjdzie
bowiem chwila, kiedy zdrowej nauki nie bgda znosili, ale wedtug wtasnych pozadan - poniewaz ich uszy $wierzbig -
beda sobie mnozyli nauczycieli. Beda si¢ odwracali od stuchania prawdy, a obroca si¢ ku zmyslonym opowiadaniom.
Ty za$ czuwaj we wszystkim, zno$ trudy, wykonaj dzieto ewangelisty, spetnij swe postugiwanie!" (2 Tm 4, 1"5; por.
Tt 1, 10. 13"14).

"Poznacie prawdg, a prawda was wyzwoli" (J 8, 32)

31. Ludzkie problemy najszerzej dyskutowane i rozmaicie rozstrzygane we wspolczesnej refleksji moralnej
sprowadzaja si¢ wszystkie - cho¢ na rézne sposoby - do zasadniczej kwestii: do kwestii wolnosci czlowieka.

Mozna z calg pewnoscig stwierdzi¢, ze w naszych czasach uksztattowata si¢ szczegolna wrazliwos$¢ na kwestig
wolnosci. "W naszej epoce ludzie coraz bardziej uswiadamiajg sobie godnos$¢ osoby ludzkiej" - stwierdza juz
soborowa deklaracja Dignitatis humanae o wolnosci religijnej52. Stad postuluje si¢, aby "w dziataniu ludzie cieszyli
si¢ 1 kierowali wlasng rozwagg i odpowiedzialng wolnoscia, nie przymuszani, lecz wiedzeni $wiadomoscia
obowiagzku"53. Zwlaszcza prawo do wolnosci religijnej oraz szacunek dla sumienia poszukujacego prawdy uwazane
sa coraz powszechniej za fundament integralnie pojgtych praw osoby54.

Tak zatem poglebiona wrazliwo$¢ na godnos¢ ludzkiej osoby i na jej wyjatkowos$¢, a takze nalezny respekt dla
decyzji sumienia stanowi niewatpliwie pozytywny dorobek wspotczesnej kultury. Wrazliwos$¢ ta, sama w sobie
autentyczna, wyrazana jest na rozne sposoby, mniej lub bardziej odpowiednie. Niektore z nich jednak odchodzg od
prawdy o czlowieku jako stworzeniu Boga i Jego obrazie i dlatego musza zosta¢ skorygowane lub oczyszczone w
Swietle wiary55.

32. I tak, w niektorych nurtach mysli wspotczesnej do tego stopnia podkresla si¢ znaczenie wolnosci, ze czyni si¢ z
niej absolut, ktoéry ma by¢ zroédlem wartosci. W tym kierunku idg doktryny, ktore zatracajg zmyst transcendencji lub
ktore otwarcie deklarujg si¢ jako ateistyczne. Sumieniu indywidualnemu przyznaje si¢ prerogatywy najwyzszej
instancji osadu moralnego, ktdora kategorycznie i nicomylnie decyduje o tym, co jest dobre, a co zte. Do tezy o
obowiazku kierowania si¢ wlasnym sumieniem niestusznie dodano tezg, wedle ktorej osad moralny jest prawdziwy
na mocy samego faktu, ze pochodzi z sumienia. Wskutek tego zanikt jednak niecodzowny wymog prawdy, ustgpujac
miejsca kryterium szczerosci, autentycznosci, "zgody z samym sobg", co doprowadzito do skrajnie
subiektywistycznej interpretacji osadu moralnego.

Jak tatwo zrozumiec, istnieje zwigzek migdzy ta ewolucjg a kryzysem wokot zagadnienia prawdy. Zanik idei



uniwersalnej prawdy o dobru, dostepnym poznawczo dla ludzkiego rozumu, w nieunikniony sposéb doprowadzit
takze do zmiany koncepcji sumienia: nie jest juz ono postrzegane w swojej rzeczywistosci pierwotnej, czyli jako akt
rozumowego poznania dokonywany przez osobe, ktoéra w okreslonej sytuacji ma zastosowac¢ wiedze¢ uniwersalng o
dobru i tym samym wyrazié¢ swoj sad o tym, jaki sposob postepowania nalezy uznac tu i teraz za stuszny. Powstata
tendencja, by przyzna¢ sumieniu jednostki wylaczny przywilej autonomicznego okreslania kryteriow dobra i zta oraz
zgodnego z tym dzialania. Wizja ta faczy si¢ z etyka indywidualistyczng, wedlug ktorej kazdy cztowiek staje wobec
wlasnej prawdy, réznej od prawdy innych. Posunigty do skrajnych konsekwencji, indywidualizm prowadzi do
zaprzeczenia samej idei natury ludzkie;j.

Te roznorodne koncepcje stanowia podioze nurtdéw myslowych, wedtug ktorych istnieje antynomia migdzy prawem
moralnym a sumieniem, mi¢dzy naturg a wolnoscia.

33. Paradoksalna sprzecznos$¢ polega na tym, ze cho¢ wspotczesna kultura przyznaje tak wielkie znaczenie wolnosci,
zarazem radykalnie t¢ wolno$¢ kwestionuje. Dyscypliny naukowe okreslane wspolnym mianem "nauk o cztowieku"
stusznie zwrocity uwage na uwarunkowania natury psychologicznej i spotecznej, ktore wptywaja na sposob, w jaki
cztowiek korzysta z wolnosci. Wiedza o tych uwarunkowaniach oraz uwaga im poswigcona to wazne osiagnigcia
nauki, ktore znalazly zastosowanie w roznych dziedzinach zycia, na przyklad w pedagogice lub w wymiarze
sprawiedliwos$ci. Niektorzy jednak posuwaja si¢ dalej i wychodzgc poza uprawnione wnioski, jakie mozna
wyciggnac¢ z tego rodzaju obserwacji, podaja w watpliwos$¢ lub wrecz neguja sama realnos$¢ ludzkiej wolnosci.
Nalezy takze wspomnie¢ o pewnych naduzyciach w interpretacji badan naukowych w dziedzinie antropologii.
Wskazujac na wielka réznorodnos¢ tradycji, obyczajow i instytucji, istniejacg w ramach ludzkiej cywilizacji,
dochodzi sig, jesli nie zawsze do negacji istnienia uniwersalnych ludzkich wartosci, to przynajmniej do
relatywistycznej koncepcji moralnosci.

34. "Nauczycielu, co dobrego mam czynié, aby otrzymac¢ zycie wieczne?" Pytanie moralne, na ktére odpowiada
Chrystus, nie moze pomija¢ zagadnienia wolno$ci, przeciwnie - stawia je w samym centrum, poniewaz nie istnieje
moralno$¢ bez wolnosci: "Cztowiek (...) moze zwracacé si¢ do dobra tylko w sposob wolny"56. Ale o jakiej wolnosci
tu mowa? Wypowiedz Soboru skierowana do ludzi wspotczesnych, ktorzy "wysoko sobie cenig wolnosc" i "zarliwie
0 nig zabiegaja", ale czgsto "sprzyjaja jej w sposob falszywy, jako swobodzie czynienia wszystkiego, co tylko si¢
podoba, w tym takze i za", ukazuje im "prawdziwa" wolnos¢: "Wolnos¢ prawdziwa (...) to szczegdlny znak obrazu
Bozego w czlowieku. Bog bowiem zechcial cztowieka pozostawi¢ w rgku rady jego (por. Syr 15, 14), zeby
Stworzyciela swego szukat z wlasnej ochoty i Jego si¢ trzymajac, dobrowolnie dochodzit do pelnej i blogostawione;j
doskonato$ci"57. Jesli istnieje prawo do poszukiwania prawdy na wlasnej drodze, to bardziej podstawowy w
stosunku do niego jest cigzacy na kazdym czlowieku powazny obowigzek moralny szukania prawdy i trwania przy
niej, gdy si¢ ja odnajdzie58. To miat na mysli kard. J. H. Newman, wybitny obronca praw sumienia, gdy glosit z
naciskiem, ze "sumienie ma swoje prawa poniewaz ma obowiazki"59.

Niektore nurty wspotczesnej teologii moralnej, pozostajac pod wplywem wspomnianych tendencji
subiektywistycznych i indywidualistycznych, interpretuja w nowy sposob zwigzek wolnosci z prawem moralnym, z
naturg ludzka i z sumieniem, proponujac nowe kryteria moralnej oceny czynow. Nurty te, cho¢ réznorodne, maja
jedna ceche wspdlng: ostabiajg lub wreez neguja zalezno$¢ wolnosci od prawdy.

Jesli zamierzamy dokonac krytycznego ich rozeznania, aby odkry¢ wszystko, co jest w nich stuszne, pozyteczne i
cenne, a zarazem wskaza¢ niejasnosci, niebezpieczenstwa i btgdy, musimy je zbada¢ w §wietle fundamentalnej
zasady, iz wolnos¢ jest zalezna od prawdy; zasady, ktora tak jasno i dobitnie wyrazit Chrystus w stowach: "Poznacie
prawdg, a prawda was wyzwoli" (J 8, 32).

I. Wolnos¢ a prawo
"Z drzewa poznania dobra i zla nie wolno ci jes¢" (Rdz 2, 17)

35. Czytamy w Ksiedze Rodzaju: "Pan Bog dat cztowiekowi taki rozkaz: Z wszelkiego drzewa tego ogrodu
mozesz spozywaé wedtug upodobania; ale z drzewa poznania dobra i zta nie wolno ci je$¢, bo gdy z niego spozyjesz,
niechybnie umrzesz " (Rdz 2, 16"17).

Poprzez ten obraz Objawienie poucza nas, ze wtadza decydowania o dobru i ztu nie nalezy do cztowieka, ale
wylacznie do Boga. Czlowiek oczywiscie jest wolny od chwili, kiedy moze pojac i przyja¢ Boze przykazania. Cieszy
si¢ wolnoscig niezwykle rozlegla, moze bowiem jes¢ "z wszelkiego drzewa tego ogrodu". Nie jest to jednak wolnos¢
nieograniczona: musi si¢ zatrzymac¢ przed "drzewem poznania dobra i zta", zostata bowiem powolana, aby przyjac
prawo moralne, ktore Bog daje cztowiekowi. W rzeczywisto$ci wlasnie przez to przyjecie prawa moralnego, ludzka
wolno$¢ naprawdg i w pelni si¢ urzeczywistnia. "Jeden tylko Dobry" wie bowiem doskonale, co jest dobre dla
cztowieka i dlatego z mitosci don dobro to mu nakazuje w przykazaniach.

Prawo Boze nie umniejsza zatem, a tym bardziej nie eliminuje wolno$ci czlowieka, przeciwnie - jest jej gwarancja i
sprzyja jej rozwojowi. W zupetnie innym kierunku zmierzaja jednak niektore wspotczesne tendencje kulturowe,
stanowiace podtoze dos¢ licznych nurtow mysli etycznej, ktore podkreslaja rzekomy konflikt migdzy wolnoscia a
prawem. Naleza do nich doktryny, ktore przyznaja poszczegolnym jednostkom lub grupom spotecznym prawo
decydowania o tym, co jest dobre, a co zte: wedlug nich ludzka wolno$¢ moze "stwarza¢ wartosci" i cieszy si¢



pierwszenstwem przed prawda do tego stopnia, Ze sama prawda uznana jest za jeden z wytworow wolnosci. Wolnosé
zatem roscitaby sobie prawo do takiej autonomii moralnej, ktora w praktyce oznaczataby zupelna jej suwerennosé.
36. Wspolczesny postulat autonomii wywarl wplyw takze na katolicka teologi¢ moralng. Cho¢ oczywiscie nie
zamierzala ona nigdy przeciwstawia¢ ludzkiej wolnos$ci prawu Bozemu ani podwazac¢ istnienia ostatecznego
religijnego fundamentu norm moralnych, to jednak zostata pobudzona do glgbokiego przemyslenia roli rozumu i
wiary w okreslaniu tych norm, dotyczacych konkretnych zachowan "wewnatrz §wiatowych", to znaczy tych, poprzez
ktore cztowiek zwraca si¢ ku samemu sobie, ku innym i do $wiata rzeczy.

Trzeba przyznaé, ze u zrodet tych przemyslen odnalez¢ mozna szereg cennych idei, nalezacych zreszta w duzej
mierze do najlepszej tradycji mysli katolickiej. Zgodnie z zachgta Soboru Watykanskiego 1160 zamierzano rozwina¢
dialog ze wspoélczesng kultura, ukazujac w pelnym swietle charakter racjonalny - a wigc powszechnie zrozumiaty i
przekazywalny - norm moralnych, ktére naleza do dziedziny naturalnego prawa moralnego61. Starano si¢ takze
podkresli¢ wewnetrzny charakter wymogow etycznych, ktore wyptywajac z tego prawa, nie narzucaja si¢ woli
cztowieka jako powinnosc¢ inaczej, jak tylko na mocy uprzedniego uznania ich przez rozum ludzki, a doktadnie -
przez indywidualne sumienie.

Poniewaz jednak zapomniano o zaleznosci rozumu od Madrosci Bozej oraz o konieczno$ci - w obecnym stanie
upadlej natury - Bozego Objawienia w poznaniu prawd moralnych, takze tych, ktore naleza do porzadku
naturalnego62, doszto do powstania teorii catkowitej suwerennosci rozumu w dziedzinie norm moralnych stuzacych
wlasciwemu uporzadkowaniu zycia w tym swiecie. Normy te miatyby stanowi¢ obszar moralnosci wytacznie
"ludzkiej", to znaczy wyrazac¢ prawo, ktore cztowiek autonomicznie nadaje samemu sobie i ktorego wytacznym
zrodlem jest ludzki rozum. Nie mozna by w zaden sposob uzna¢ Boga za Autora tego prawa, co najwyzej w tym
sensie, ze rozum ludzki korzysta ze swej prawodawczej autonomii na mocy pierwotnego i nieograniczonego
mandatu, udzielonego cztowiekowi przez Boga. Ot6z te wtasnie kierunki mys$lowe doprowadzity do negacji prawdy -
zawartej w Pismie Swigtym i w niezmiennym nauczaniu Ko$ciola - iz naturalne prawo moralne ma Boga za tworce i
ze czlowiek przez swdj rozum uczestniczy w odwiecznym prawie, ktorego sam nie ustanawia.

37. Aby jednak zycie moralne pozostato osadzone w kontekscie chrzescijanskim, niektorzy teologowie moralisci
wprowadzili wyrazne rozgraniczenie - sprzeczne z nauka katolicka63 - migdzy porzadkiem etycznym, ktory miatby
pochodzi¢ od cztowieka i odnosi¢ si¢ wyltacznie do $wiata, a porzadkiem zbawienia, dla ktorego istotne bylyby
jedynie pewne wewnetrzne intencje i postawy wobec Boga i blizniego. W konsekwencji doszli do stwierdzenia, ze
Boze Objawienie nie zawiera zadnej konkretnej i okre$lonej tresci moralnej, trwale i powszechnie obowigzujace;j:
Stowo Boze miatoby moc wiazaca jedynie jako zacheta, ogdlnikowe napomnienie, ktore pozniej tylko autonomiczny
rozum musi sam wypelni¢ konkretna trescig, ustanawiajac normy moralne rzeczywiscie "obiektywne", tzn.
dostosowane do okreslonej sytuacji historycznej. Oczywiscie, taka koncepcja autonomii prowadzi tez do odrzucenia
szczegoblnej kompetencji doktrynalnej Kosciota i jego Magisterium w odniesieniu do norm moralnych dotyczacych
tzw. "dobra cztowieka", ktore jakoby nie sa zawarte w Objawieniu i same w sobie nie maja znaczenia w porzadku
zbawienia.

Trudno nie zauwazy¢, ze taka interpretacja autonomii ludzkiego rozumu oznacza przyjecie tez niezgodnych z nauka
katolicka.

W tym konteks$cie absolutnie konieczne jest wyjasnienie - w $wietle Stowa Bozego i zywej Tradycji Kosciota -
podstawowych poje¢ dotyczacych ludzkiej wolnos$ci i prawa moralnego, a takze glebokich, wewnetrznych powiazan
mi¢dzy nimi. Tylko w ten sposob bedzie mozna da¢ odpowiedZ na uzasadnione roszczenia ludzkiego rozumu,
przyjmujac sluszne elementy niektorych nurtéw wspotczesnej teologii moralnej, nie dopuszczajac jednak, aby tezy
oparte na blgdnym pojeciu autonomii naruszyty dziedzictwo nauczania moralnego Kosciota.

Bog zechciat pozostawié¢ cztowieka "w reku rady jego" (por. Syr 15, 14)

38. Cytujac stowa Syracha, Sobor Watykanski II tak wyjasnia sens "prawdziwej wolnosci", ktora jest w cztowieku
"szczeg6lnym znakiem obrazu Bozego": "Bog bowiem zechcial cztowieka pozostawi¢ w reku rady jego, zeby
Stworzyciela swego szukat z wlasnej ochoty i Jego si¢ trzymajac, dobrowolnie dochodzit do peinej blogostawione;j
doskonatosci"64. Stowa te odkrywaja wspaniala glebie uczestnictwa w Bozym panowaniu, do ktoérego zostat
powotany czlowiek: wskazuja, ze wladza cztowieka rozciaga si¢ w pewnym sensie na samego czlowieka. Ten aspekt
jest nieustannie podkreslany w teologicznej refleksji nad ludzka wolnoscia, interpretowang w kategoriach swoistej
krolewskosci. Sw. Grzegorz z Nyssy pisze na przyktad: "Dusza ujawnia swa krolewskos¢ i wielko$¢ (...) przez to, ze
jest niezalezna i wolna, rzadzi soba samowtadnie, kierujac si¢ wlasng wola. Komuz innemu jest to dane, jesli nie
krolowi? (...) Tak wigc natura ludzka, stworzona, by wlada¢ innymi stworzeniami, przez podobienstwo do Witadcy
wszech$wiata zostata ustanowiona jak gdyby Jego zywym obrazem, dostapita udziatu w godnosci i imieniu
Pierwowzoru"65.

Juz samo panowanie nad $wiatem jest dla czlowieka wielkim zadaniem i powazna odpowiedzialnoscia, ktora
zobowiazuje jego wolno$¢ do postuszenstwa wobec Stworcy: "Zaludniajcie ziemig i czyncie ja sobie poddang" (por.
Rdz 1, 28). W tej dziedzinie zaréwno pojedynczy cztowiek, jak i ludzka spotecznos$¢ maja prawo do stusznej
autonomii, ktorej szczegdlna uwage poswigca soborowa Konstytucja Gaudium et spes. Ta autonomia rzeczywistosci
ziemskich oznacza, iz "rzeczy stworzone i spolecznosci ludzkie ciesza si¢ wltasnymi prawami i warto$ciami, ktore
cztowiek ma stopniowo poznawac, przyjmowacé i porzadkowac"66.



39. Jednakze nie tylko $wiat, ale i sam cztowiek zostat powierzony wiasnej trosce i odpowiedzialnosci. Bog
pozostawit go "w reku rady jego" (por. Syr 15, 14), aby szukat swego Stworcy i dobrowolnie dochodzit do
doskonatosci. Dochodzi¢ - znaczy wlasnym wysitkiem budowac w sobie t¢ doskonatos¢. Istotnie, podobnie jak
rzadzac $wiatem cztowiek ksztaltuje go wedle wlasnego rozumienia i woli, tak tez spetniajac czyny moralnie dobre
potwierdza, rozwija i umacnia w sobie podobienstwo do Boga.

Sobor przestrzega jednak przed falszywa koncepcja autonomii rzeczywistosci ziemskich, tg mianowicie, ktora
utrzymuje, ze "rzeczy stworzone nie zaleza od Boga, a czlowiek moze ich uzywac bez odnoszenia ich do Boga"67.
Koncepcja ta jest szczeg6lnie szkodliwa, gdy zostaje odniesiona do cztowieka, nabierajac ostatecznie charakteru
ateistycznego: "Stworzenie bowiem bez Stworzyciela zanika. (...) Co wigcej, samo stworzenie zapada w mroki przez
zapomnienie o Bogu"68.

40. Nauczanie soborowe podkresla z jednej strony czynny udzial ludzkiego rozumu w odkrywaniu i stosowaniu
prawa moralnego: zycie moralne wymaga tworczego myslenia i inteligencji wtasciwych osobie, ktora jest zrodtem i
przyczyna wlasnych $wiadomych czynéw. Z drugiej strony, rozum czerpie swa prawdg¢ i swoj autorytet z
odwiecznego prawa, ktore nie jest niczym innym jak madroscig samego Boga69. U podstaw zycia moralnego lezy
zatem zasada "stusznej autonomii"70 cztowieka, osobowego podmiotu swoich czynow. Prawo moralne pochodzi od
Boga i w nim ma zawsze swe zrodto: mocg naturalnego rozumu, ktory bierze poczatek z madrosci Bozej, jest ono
zarazem wlasnym prawem cztowieka. Jak bowiem widzieli$my, prawo naturalne "nie jest niczym innym jak
$wiatlem rozumu wlanym nam przez Boga. Dzigki niemu wiemy, co nalezy czyni¢, a czego unika¢. To §wiatto, czyli
to prawo Bog podarowal nam w akcie stworzenia"71. Stuszna autonomia rozumu praktycznego oznacza, ze cztowiek
posiada w samym sobie wlasne prawo, otrzymane od Stworcy. Niemniej autonomia rozumu nie moze oznaczac
tworzenia przez sam rozum wartosci i norm moralnych72. Gdyby ta autonomia prowadzita do negacji uczestnictwa
rozumu praktycznego w madrosci Stworcy 1 Boskiego Prawodawcy, albo gdyby miala wskazywac¢ na wolnosé
tworzenia norm moralnych, zaleznie jedynie od okolicznosci historycznych lub od potrzeb ludzkich spoteczenstw i
kultur, to taka rzekoma autonomia sprzeciwialaby si¢ prawdzie o cztowieku, ktorej naucza Kosciot73. Oznaczataby
$mier¢ prawdziwej wolnosci: "ale z drzewa poznania dobra i zta nie wolno ci je$¢, bo gdy z niego spozyjesz,
niechybnie umrzesz" (Rdz 2, 17).

41. Prawdziwa autonomia moralna cztowieka nie oznacza bynajmniej odrzucenia, ale wtasnie przyjecie prawa
moralnego, Bozego przykazania: "Pan Bog dat cztowiekowi taki rozkaz" (Rdz 2, 16). Wolnos¢ cztowieka i prawo
Boze spotykaja si¢ i s3 powolane, aby si¢ wzajemnie przenikaé, czego wyrazem jest dobrowolne postuszenstwo
cztowieka wobec Boga oraz bezinteresowna dobro¢ Boga wobec cztowieka. I dlatego postuszenstwo Bogu nie ma -
jak sadza niektorzy - charakteru heteronomicznego, tak jakby zycie moralne byto podporzadkowane woli absolutnej
wszechmocy, zewnetrznej wobec cztowieka i przeciwnej jego wolnosci. W istocie rzeczy, gdyby heteronomia
moralnos$ci oznaczata negacj¢ samostanowienia cztowieka lub narzucanie mu norm przeciwnych jego dobru,
pozostawataby w sprzecznosci z objawieniem Przymierza i odkupienczego Wcielenia. Tego rodzaju heteronomia
bytaby jedynie forma alienacji, sprzeczna z Boza madroscia i z godnos$cia ludzkiej osoby.

Stusznie moéwig niektorzy o teonomii lub tez o teonomii uczestniczacej, jako ze dobrowolne postuszenstwo
cztowieka prawu Bozemu implikuje rzeczywisty udziat rozumu i woli cztowieka w Bozej madrosci i opatrznosci.
Zakazujac cztowiekowi "jedzenia z drzewa poznania dobra i zta", Bog stwierdza, ze cztowiek nie posiada od
poczatku tego "poznania", ale jedynie ma w nim udziat dzigki §wiattu naturalnego rozumu i Bozego Objawienia,
ktore ukazujg mu wymogi i wezwania odwiecznej madrosci: poddajac si¢ prawu, wolno$¢ poddaje si¢ prawdzie
stworzenia. Dlatego trzeba dostrzec w wolnosci cztowieka obraz i blisko$¢ Boga, ktory jest obecny we wszystkich
(por. Ef 4, 6); podobnie nalezy glosi¢ majestat Boga wszech§wiata i czci¢ Swigtos¢ prawa ustanowionego przez Boga
nieskonczenie transcendentnego. Deus semper maior74.

Szczgsliwy maz, ktory ma upodobanie w prawie Pana (por. Ps 1, 1"2)

42. Uksztaltowana na wzor wolnosci Bozej, wolnos¢ cztowieka nie zostaje zniesiona przez jego postuszenstwo
Bozemu prawu. Wprost przeciwnie: jedynie dzigki temu postuszenstwu trwa w prawdzie i w pelni odpowiada
ludzkiej godnosci, jak stwierdza wyraznie Sobdr: "godnos¢ cztowieka wymaga, aby dziatat ze swiadomego i
wolnego wyboru, to znaczy osobowo, od wewnatrz poruszony i naprowadzony, a nie pod wplywem $lepego popedu
wewngtrznego lub tez zgota przymusu zewnetrznego. Taka zas wolnos$¢ zdobywa czlowiek, gdy uwalniajac si¢ od
wszelkiej niewoli namigtnos$ci, dazy do swego celu droga wolnego wyboru oraz zapewnia sobie skutecznie i pilnie
odpowiednie pomoce"75.

W swoim dazeniu ku Bogu, ktéry "jeden tylko jest Dobry", cztowiek powinien dobrowolnie czyni¢ dobro, a unikac
zta. Aby to jednak bylo mozliwe, musi umie¢ odréznia¢ dobro od zta. Dokonuje tego przede wszystkim dzigki
$wiathu naturalnego rozumu, ktore jest w czlowieku odblaskiem Bozego oblicza. To ma na mysli §w. Tomasz, gdy
komentujac jeden z wersetow Psalmu 4 pisze: "Po stowach: Sktadajcie ofiar¢ sprawiedliwosci (Ps 4, 6). Psalmista -
jak gdyby zapytany o wyjasnienie, co to sa dzieta sprawiedliwosci, dodaje: Wielu powiada: Kt6z nam ukaze dobro? I
odpowiadajac na pytanie, méwi: Swiattos¢ Twojego oblicza, o Panie, pozostawita na nas swoje znamig. Jak gdyby
chciat powiedzie¢, ze §wiatto naturalnego rozumu, ktorym odroézniamy dobro od zla - co nalezy do dziedziny prawa
naturalnego - jest w nas odbiciem $wiatta Bozego"76. Pozwala to tez zrozumie¢, z jakiego powodu prawo to jest
nazywane naturalnym: moéwimy tak o nim nie przez odniesienie do natury istot nierozumnych, ale dlatego, ze rozum,



ktory to prawo oglasza, nalezy do ludzkiej natury77.

43. Sobor Watykanski II przypomina, ze "najwyzsza norma ludzkiego zycia jest samo prawo Boze, wieczne,
obiektywne i uniwersalne, ktorym Bog, wedle planu madrosci i milosci swojej, porzadkuje, kieruje i rzadzi catym
$wiatem i losami wspolnoty ludzkiej. Tego to prawa uczestnikiem czyni cztowieka Bog, aby za mitosiernym
zrzadzeniem Bozej Opatrznosci mogt on +coraz lepiej poznawac niezmienng prawde"78.

Sobér odsyta do klasycznej nauki o odwiecznym prawie Bozym. Sw. Augustyn okresla je jako "rozum czy wole
Boza, ktora pozwala zachowac porzadek naturalny i zabrania go naruszac¢"79; $w. Tomasz utozsamia je z "zasada
Boskiej madrosci, ktora wszystko porusza ku wiasciwemu celowi"80. A madro$¢ Boza to opatrznosé, to troskliwa
mito$¢. To sam Bog zatem mituje cate stworzenie i troszczy si¢ o nie w najbardziej dostownym i fundamentalnym
sensie (por. Mdr 7, 22; 8, 11). O ludzi jednak Bog dba w inny sposob, niz o istoty, ktore nie sa osobami: nie "od
zewnatrz", poprzez prawa natury fizycznej, ale "od wewnatrz", za posrednictwem rozumu, ktéry poznajac dzigki
przyrodzonemu $wiattu odwieczne prawo Boze, jest w stanie wskazaé¢ cztowiekowi wlasciwy kierunek wolnego
dziatania81. W ten sposéb Bog powoluje cztowieka do uczestnictwa w swojej opatrzno$ci, pragnac za
posrednictwem jego samego, to znaczy poprzez jego rozumne i odpowiedzialne zaangazowanie, kierowac §wiatem:
nie tylko §wiatem natury, ale i $wiatem o0sob ludzkich. W tym kontekscie jako ludzki wyraz odwiecznego prawa
Bozego jawi si¢ prawo naturalne: "W poréwnaniu do innych stworzen - pisze §w. Tomasz - stworzenie rozumne
poddane jest Bozej opatrzno$ci w sposob bardziej szlachetny, jako Ze samo staje si¢ uczestnikiem opatrznosci,
troszczac si¢ o siebie i o innych: dostepuje zatem udziatu w odwiecznym rozumie, dzi¢ki czemu ma naturalng
sktonnos$¢ do stusznego dziatania i celu; ten udziat rozumnego stworzenia w odwiecznym prawie nazywany jest
prawem naturalnym"82.

44. Kosciot powotywatl si¢ czgsto na tomistyczng doktryng prawa naturalnego, wiaczajac ja do swego nauczania
moralnego. I tak, moj czcigodny poprzednik papiez Leon XIII podkreslat, ze ludzki rozum i prawo sa w istotny
sposob podporzadkowane Madrosci Boga i jego Prawu. Stwierdziwszy, ze "prawo naturalne zostato wypisane i
wyryte w duszy wszystkich ludzi i kazdego czlowicka, nie jest to bowiem nic innego, jak sam ludzki rozum, ktory
nakazuje nam czyni¢ dobro i zabrania grzeszyc¢", Leon XIII powoluje si¢ na "wyzszy rozum" Boskiego Prawodawcy:
"Nakazy ludzkiego rozumu nie mogtyby jednak mie¢ mocy prawa, gdyby nie byt on glosem i rzecznikiem wyzszego
rozumu, ktéremu nasz duch i nasza wolno$¢ muszg by¢ poddane". Istotnie, moc prawa polega na tym, Ze moze ono
naktada¢ obowigzki, udziela¢ uprawnien i ustanawia¢ sankcje okreslonego postepowania: "Ot6z to wszystko nie
bytoby dla cztowieka mozliwe, gdyby to on sam, jako najwyzszy prawodawca, ustanawial normy wlasnego
postepowania". "Wynika stad - konkluduje Leon XIII - Ze prawo naturalne jest samym prawem odwiecznym, ktore
zostalo wpisane w nature istot obdarzonych rozumem i sktania je ku wtasciwemu dziataniu i celowi; jest ono
odwiecznym zamystem samego Stworcy i Rzadcy wszech§wiata"83.

Czlowiek moze rozpozna¢ dobro i zto dzigki temu rozeznaniu dobra i zta, ktérego sam dokonuje z pomocg rozumu,
w szczegblnosci zas§ z pomoca rozumu o$wieconego przez Boze Objawienie i wiarg, umocniony prawem, jakie Bog
nadat narodowi wybranemu, poczynajac od przykazan otrzymanych na Synaju. Izrael zostal powotany, by przyjac i
wypetnia¢ w zyciu Boze prawo jako szczegolny dar i znak wybrania przez Boga i przymierza z Nim, a zarazem jako
rekojmi¢ Bozego btogostawienstwa. Dlatego Mojzesz mogt pyta¢ synow Izraela: "Ktoryz nardd wielki ma bogow tak
bliskich, jak Pan, Bog nasz, ilekro¢ Go wzywamy? Ktoryz narod wielki ma prawa i nakazy tak sprawiedliwe, jak
cate to Prawo, ktore ja wam dzis daj¢?" (Pwt 4, 7"8). Psalmy za$§ wyrazaja uwielbienie, wdzigcznos$¢ i czesé, jakimi
nar6d wybrany mial otacza¢ prawo Boze, a jednoczesnie zachgte, by je poznawaé, rozwazac 1 wypetnia¢ w zyciu:
"Szczesliwy maz, ktory nie idzie za radg wystgpnych, nie wchodzi na droge grzesznikow i nie siada w kole
szydercow, lecz ma upodobanie w Prawie Pana, nad Jego Prawem rozmysla dniem i noca" (Ps 1, 1"2); "Prawo Pana
doskonate - krzepi ducha; $wiadectwo Pana niezawodne - poucza prostaczka; nakazy Pana stuszne - radujg serce;
przykazanie Pana jasnieje i oswieca oczy" (Ps 19 [18], 8"9).

45. Kosciot z wdzigcznosceig przyjmuje caty depozyt Objawienia, strzeze go z mitoscia i otacza religijng czcia,
pelniac swa misje autentycznego interpretowania prawa Bozego w Swietle Ewangelii. Przyjmuje ponadto w darze
nowe Prawo, ktore stanowi "wypetnienie" prawa Bozego w Jezusie Chrystusie i w Jego Duchu: jest to prawo
"wewnetrzne" (por. Jr 31, 31"33), napisane "nie atramentem, lecz duchem Boga zywego; nie na kamiennych
tablicach, lecz na zywych tablicach serc" (2 Kor 3, 3); prawo doskonatosci i wolnosci (por. 2 Kor 3, 17); "prawo
Ducha, ktore daje zycie w Chrystusie Jezusie" (Rz 8, 2). O tym prawie tak pisze $w. Tomasz: "Prawo to moze
oznaczaé - po pierwsze - samego Ducha Swietego. Sens jest wowczas nastepujacy: Prawo Ducha - czyli prawo, ktore
jest Duchem. (...) Mieszka (On) w duszy i nie tylko poucza o powinnos$ciach, os§wiecajac umyst w sprawach tego, co
nalezy czyni¢, ale rowniez naklania do stusznego dziatania. (...) Po wtore, prawo Ducha moze oznaczaé dzieto
wlasne Ducha Swietego, czyli wiare dziatajaca przez mitosé (Ga 5, 6). Poucza ona od wewnatrz o tym, co nalezy
czyni¢ (...) i wptywa na podje¢cie dziatania"84.

Chociaz w refleksji teologiczno moralnej odroznia si¢ zwykle prawo Boze pozytywne, czyli objawione, od prawa
naturalnego, za§ w ekonomii zbawienia prawo "stare" od "nowego", nie nalezy zapominac, ze te i inne pozyteczne
rozroznienia odnosza si¢ zawsze do prawa, ktorego tworca jest ten sam jedyny Bog, i ze prawa te przeznaczone s3
dla cztowieka. Rozne sposoby sprawowania przez Boga w dziejach pieczy nad §wiatem i cztowiekiem nie tylko nie
wykluczaja si¢ nawzajem, ale przeciwnie - wspomagaja si¢ i przenikaja. Ich wspolnym Zrédlem i celem jest



odwieczny zamysl, peten madrosci i mitosci, na mocy ktorego Bog przeznacza ludzi, "by sig¢ stali na wzor obrazu
Jego Syna" (Rz 8, 29). Zamyst ten nie stanowi zadnego zagrozenia dla prawdziwej wolnosci czlowieka; przeciwnie,
przyjecie go to jedyna droga potwierdzenia wolnosci.

"Tre$¢ prawa wypisana jest w ich sercach" (Rz 2, 15)

46. W dzisiejszych czasach znowu mowi si¢ o rzekomym konflikcie migdzy wolnoscia a prawem, ktadac szczegdlny
nacisk na jego odniesienie do prawa naturalnego, a zwlaszcza do natury. W rzeczywisto$ci dysputy o naturze i
wolnosci zawsze towarzyszyly refleksji moralnej, przybierajac charakter ostrych sporow w okresie Odrodzenia i
Reformacji, czego $wiadectwo mozna znalez¢ w nauczaniu Soboru Trydenckiego85. Podobne napigcie znamionuje
takze, cho¢ w innym sensie, epoke wspodtczesna: upodobanie do obserwacji empirycznej, procedury naukowe;j
obiektywizacji, postgp techniczny i pewne formy liberalizmu doprowadzily do przeciwstawienia sobie tych dwoch
pojec, tak jakby dialektyka - jesli nie wrecz konflikt - pomigdzy wolnoscia i natura stanowit strukturalng ceche
ludzkiej historii. W innych epokach sadzono, ze czlowiek jest catkowicie podporzadkowany "naturze", a nawet przez
nig determinowany. Jeszcze dzisiaj wielu uwaza, ze wspotrzedne czasoprzestrzenne §wiata postrzegalnego
zmyslowo, stale fizyczno chemiczne, sity cielesne, sklonnosci psychiczne i uwarunkowania spoteczne to jedyne
czynniki, ktére maja naprawde decydujacy wptyw na ludzka rzeczywisto$¢. W takim kontekscie nawet zjawiska
moralne, mimo swej odrebnosci, sa czgsto traktowane tak, jakby mozna je byto sprowadza¢ do zbioru danych
statystycznie sprawdzalnych, czy do zachowan dostgpnych obserwacji i wyjasnianych jedynie w kategoriach
mechanizmow psychospotecznych. W konsekwencji niektorzy specjalisci w dziedzinie etyki, ktérych zawodowa
powinnoscia jest badanie zjawisk i dziatan ludzkich, moga ulega¢ pokusie opierania swojej wiedzy albo nawet
stusznosci zalecanych przez siebie norm na bazie statystycznie przewazajacych konkretnych ludzkich zachowan i
pogladéw moralnych uznawanych przez wigkszos¢.

Inni morali$ci natomiast, §wiadomi potrzeby wychowania do wartosci, nie przestaja dostrzega¢ wybitnej roli
wolnosci, ale czgsto pojmuja ja w opozycji lub w kontrascie z naturg materialng i biologiczng, nad ktora wolnos¢
winna jakoby zdobywac¢ stopniowo przewagg. Rozne koncepcje na ten temat maja jedna wspolna ceche: zapominaja
o naturze jako stworzeniu i nie dostrzegaja jej integralnosci. Dla niektorych natura jest jedynie materiatem
podlegajacym dziataniu i wtadzy cztowieka: powinna zosta¢ glgboko przetworzona, a nawet przezwycig¢zona przez
wolnos¢, jako ze stanowi rzekomo jej ograniczenie i zaprzeczenie. Wedtug innych, tworzenie wartosci
ekonomicznych, spotecznych, kulturowych, a takze moralnych miatoby si¢ dokonywa¢ droga nicograniczonego
rozszerzania wladzy cztowieka, czyli jego wolnos$ci: natura miataby oznacza¢ wszystko to, co w cztowieku i w
$wiecie znajduje si¢ poza zasiggiem wolnosci. Tak rozumiana natura obejmowataby przede wszystkim ludzkie ciato,
jego budowg i jego dynamizmy: przeciwienstwem tej rzeczywistosci fizycznej miatoby by¢ wszystko to, co
"wytworzone", a wigc "kultura" jako dzieto i owoc wolnosci. Tak pojmowang natur¢ ludzka mozna by rozpatrywac i
traktowac¢ wylacznie jako materiat biologiczny czy spoteczny, ktérym wolno swobodnie dysponowac. Prowadzi to
ostatecznie do definiowania wolnos$ci przez nig samg i do uznania jej za instancj¢ tworzaca samg siebie i swoje
wartosci. W ten sposob czlowiek nie mialby wiasnej natury, lecz ksztattowalby siebie jedynie wedlug wlasnego
projektu. Nie bytby niczym innym, jak tylko wlasna wolnoscia!

47. W takim kontekscie podniesiono zarzuty fizycyzmu i naturalizmu przeciwko tradycyjnej koncepcji prawa
naturalnego. Bledy te miatyby polega¢ na tym, ze prawom biologicznym nadaje si¢ rangg praw moralnych. Wskutek
tego, zbyt pochopnie przypisano niektorym ludzkim zachowaniom charakter trwaly i niezmienny, a na tej podstawie
usitowano sformutowa¢ normy powszechnie obowigzujace. Wedlug niektorych teologow, tego rodzaju "argumentacje
biologistyczng lub naturalistyczng" znalezé mozna takze w pewnych dokumentach Magisterium KoS$ciota, zwlaszcza
w tych, ktore dotycza dziedziny etyki seksualnej i matzenskiej. Na podstawie takiej, ich zdaniem naturalistycznej,
koncepcji aktu ptciowego uznano za moralnie niedopuszczalne takie praktyki jak: antykoncepcja, bezposrednia
sterylizacja, masturbacja, wspolzycie przedmatzenskie, stosunki homoseksualne, a takze sztuczne zaptodnienie. W
opinii wspomnianych teologow moralnie negatywna ocena takich aktow nie uwzglednia w nalezytej mierze
rozumnosci 1 wolnosci cztowieka ani tez kulturowych uwarunkowan kazdej normy moralnej. Twierdza oni, ze
cztowiek jako istota rozumna nie tylko moze, ale wrgcz powinien swobodnie nadawac¢ sens swoim zachowaniom. To
"nadawanie sensu" musi oczywiscie uwzgledniaé liczne ograniczenia, jakie naklada na cztowieka jego kondycja
istoty cielesnej i historycznej. Musi ono takze bra¢ po uwagg przyjete wzorce zachowan oraz znaczenia, jakie maja
one w okreslonej kulturze. Przede wszystkim za$ winno pozostawa¢ w zgodzie z najwazniejszym przykazaniem
mitosci Boga i blizniego. Bog jednak - twierdza ci sami teologowie - stworzyt cztowieka istota rozumnie wolna,
pozostawit go "w reku rady jego" i oczekuje od niego, ze sam nada rozumny ksztatt swemu zyciu. Milo$¢ blizniego
miataby oznaczac przede wszystkim lub wylacznie poszanowanie dla jego prawa do wolnego decydowania o sobie
samym. Mechanizmy ludzkich zachowan, a takze tak zwane "sktonnosci naturalne" wskazuja - twierdzi si¢ - co
najwyzej ogolny kierunek wiasciwego postgpowania, nie moga jednak przesadza¢ o moralnej ocenie konkretnych
ludzkich czynéw, osadzonych przeciez w bardzo ztozonych sytuacjach.

48. Stajac wobec takiej interpretacji, nalezy si¢ ponownie gleboko zastanowi¢ nad tym, jaka jest wlasciwa relacja
mi¢dzy wolnoscia a naturg ludzka, a zwlaszcza jakie miejsce zajmuje ludzkie cialo w kwestiach prawa naturalnego.
Wolnos¢, ktora uwaza si¢ za absolutng, prowadzi do traktowania ciata cztowieka jako surowca, pozbawionego
znaczen 1 warto§ci moralnych, dopoki ona nie uksztattuje go wedlug wlasnego zamystu. W konsekwencji natura



ludzka i ciato jawig si¢ jako wstepne dane czy przestanki dla wyboréw dokonywanych przez wolno$¢, materialnie
niezbedne, ale zewnetrzne wobec osoby, wobec podmiotu i ludzkiego dziatania. Dynamizmy ludzkiej natury nie
moga jakoby mie¢ moralnie wigzacej rangi, poniewaz celem tych sktonnosci sg jedynie dobra "fizyczne", zwane
przez niektoérych "przed-moralnymi". Proby powotywania si¢ na nie i szukania w nich racjonalnych wskazan dla
porzadku moralnego nalezy zgodnie z tym pogladem traktowac jako przejaw fizycyzmu lub biologizmu. W tym
kontekscie napigcie migdzy wolnoscia a tak zredukowang naturg oznacza roztam w samym cztowieku.

Taka teoria moralnosci jest niezgodna z prawda o czlowieku i o jego wolnosci. Sprzeciwia si¢ nauczaniu Kosciota o
jednosci ludzkie;j istoty, ktorej rozumna dusza jest per se et essentialiter forma ciata86. Dusza duchowa i
nie$miertelna jest zasadg jednos$ci cztowieka, jest tym, dzigki czemu istnieje on jako calos¢ - "corpore et anima unus"
87 - jako osoba. Powyzsze definicje oznaczajg nie tylko to, ze rowniez ciato, ktéoremu przyrzeczone zostato
zmartwychwstanie, bgdzie miato udziat w chwale; przypominaja takze o wigzi faczacej rozum i wolng wolg z
wszystkimi wladzami cielesnymi i zmystowymi. Cata osoba, wiacznie z cialem, zostaje powierzona samej sobie i
wlasnie w jednoS$ci duszy i ciata jest podmiotem wtasnych aktow moralnych. Prowadzona przez §wiatlo rozumu i
wspomagana przez cnot¢ odkrywa we wlasnym ciele znaki, ktore sa zapowiedzia, wyrazem i obietnica daru z siebie,
zgodnie z madrym zamystem Stworcy. Wiasnie w $wietle prawdy o godnosci ludzkiej osoby, ktora nalezy afirmowac
dla niej samej, rozum jest w stanie oceni¢, jaka wartos¢ moralng maja okreslone dobra, ku ktorym osoba odczuwa
naturalng sktonno$¢. Skoro za$ osoba ludzka nie moze by¢ sprowadzana jedynie do samoprojektujacej si¢ wolnosci,
ale posiada okreslong struktur¢ duchowa i cielesna, to pierwotny nakaz moralny, by mitowac i szanowa¢ osobg¢ jako
cel, a nigdy jako zwykly srodek dziatania, z natury zaktada takze potrzeb¢ szacunku dla pewnych podstawowych
dobr; brak tego szacunku prowadzi do relatywizmu i do samowoli.

49. Doktryna odrywajaca akt moralny od jego wymiaréw cielesnych jest sprzeczna z naukg Pisma Swigtego i
Tradycji, przejmuje w nowej postaci stare btedy, ktore Kosciot zawsze zwalczat, poniewaz w ich §wietle ludzka
osoba to wylacznie wolnos¢ "duchowa", czysto formalna. Ta redukcyjna wizja nie uwzglgdnia moralnego znaczenia
ciata i czynow z nim zwiazanych (por. 1 Kor 6, 19). Apostol Pawel ogtasza, Ze nie odziedzicza Krolestwa
niebieskiego "rozpustnicy ani batwochwalcy, ani cudzotoznicy, ani rozwigzli, ani m¢zczyzni wspotzyjacy z soba, ani
ztodzieje, ani cheiwi, ani pijacy, ani oszczercy, ani zdziercy" (por. 1 Kor 6, 9"10). Sobdr Trydencki potwierdza to
potepienie88, uznajac za "grzechy smiertelne" i "niegodziwe praktyki" pewne okreslone czyny, ktérych dobrowolne
spetnianie pozbawia wierzacych udzialu w obiecanym dziedzictwie. Ciato i dusza sg bowiem nieroziaczne: w tonie
ludzkiej osoby, w podmiocie dzialajacym dobrowolnie i w czynie §wiadomie dokonanym razem trwaja lub razem ida
na zatracenie.

50. Mozemy teraz zrozumie¢ prawdziwy sens prawa naturalnego: odnosi si¢ ono do pierwotnej natury wlasciwej
cztowiekowi, do "natury osoby ludzkiej"89, ktorg jest sama osoba jako jednos$¢ duszy i ciata, jako jednos¢
wszystkich jej sktonnosci zaréwno duchowych, jak biologicznych, oraz wszelkich innych wtasciwosci, ktore sa jej
niezbe¢dne, by mogta dazy¢ do swego celu. "Naturalne prawo moralne wyraza i wskazuje cele, uprawnienia i
obowiazki, ktorych podstawg jest cielesna i duchowa natura osoby ludzkiej. Przeto nie moze by¢ ono pojmowane po
prostu jako zbior norm biologicznych, lecz winno by¢ okreslane jako rozumny porzadek, wedhug ktorego czlowiek
jest powotany przez Stworce do kierowania i regulowania swoim zyciem i swoim dziataniem, a w szczego6lnosci do
uzywania i dysponowania swoim cialem"90. Na przyktad zroédlem i uzasadnieniem obowiazku bezwarunkowego
poszanowania zycia ludzkiego jest godno$¢ osoby, a nie jedynie naturalna sktonno$¢ do zachowania wlasnego zycia
fizycznego. Dlatego nawet zycie ludzkie, cho¢ jest fundamentalnym dobrem cztowieka, zyskuje sens moralny
dopiero przez odniesienie do dobra osoby, ktorg zawsze nalezy afirmowac dla niej samej: podczas gdy zabdjstwo
niewinnej ludzkiej istoty pozostaje zawsze niedozwolone, to oddanie wtasnego zycia (por. J 15, 13) dla mitosci
blizniego lub na §wiadectwo prawdzie moze by¢ czynem dozwolonym i chwalebnym, a nawet obowigzkiem. W
rzeczywisto$ci wigc jedynie przez odniesienie do tego, czym jest ludzka osoba jako "integralna jednos$c", to znaczy
jako "dusza, ktora si¢ wyraza poprzez ciato, i cialo formowane przez niesmiertelnego ducha"91, mozna odczyta¢ ow
szczegblny ludzki sens ciata. Naturalne sktonnosci zyskuja bowiem znaczenie moralne jedynie o tyle, o ile odnosza
si¢ do ludzkiej osoby i do jej prawdziwego urzeczywistnienia, ktore moze si¢ dokona¢ wylacznie w ramach ludzkiej
natury. Kos$ciol, uznajac za niedopuszczalne wszelkie manipulacje cielesnoscia, ktore znieksztalcaja jej ludzki sens,
stuzy cztowiekowi i wskazuje mu droge prawdziwej mitosci, jedynie na niej bowiem moze on znalez¢ prawdziwego
Boga.

Tak rozumiane prawo naturalne nie pozostawia miejsca na rozdziat migdzy wolnos$cia a naturg. Ukazuje raczej ich
wewngtrzng harmoni¢ i wzajemne odniesienie.

"Lecz od poczatku tak nie byto" (Mt 19, 8)

51. Rzekomy konflikt migdzy wolnoscia a natura odbija si¢ takze na interpretacji niektorych konkretnych aspektow
prawa naturalnego, przede wszystkim na jego powszechnos$ci i niezmiennosci. "Gdzie zatem zapisane sg te prawa -
zapytywal §w. Augustyn - jesli nie w ksigdze owego $wiatla, ktore zwie si¢ prawda? To stad wywodzi si¢ wszelkie
prawo sprawiedliwe i stad przenosi si¢ nieskazone do serca czlowieka postepujacego sprawiedliwie, nie czyni jednak
zen swej nowej siedziby, a jedynie odciska jakby na nim swoj $lad, niczym wizerunek wyryty na pierscieniu, ktory
odciska si¢ w wosku, ale nie znika z pierscienia"92.

Wiasnie dzigki tej "prawdzie" mozna moéwic¢ o powszechnosci prawa naturalnego. Jako wpisane w rozumna nature



osoby, obowiazuje ono kazdg istot¢ obdarzong rozumem, zyjaca w réznych epokach historycznych. Dazac do
doskonatosci we wlasciwym sobie porzadku, musi ona czyni¢ dobro i unika¢ zta, troszczy¢ si¢ o przekazywanie i
zachowanie zycia, pomnazac i rozwija¢ bogactwa otaczajacego $wiata, kultywowacé zycie spoteczne, poszukiwac
prawdy, spetnia¢ dobre czyny, kontemplowac pigkno93.

Rozdziat migdzy wolnoscia jednostek a naturg wspdlng wszystkim ludziom, wprowadzony przez pewne teorie
filozoficzne, wywierajace wielki wptyw na wspotczesna kulturg, utrudnia rozumowi dostrzezenie powszechnosci
prawa moralnego. Poniewaz jednak prawo naturalne wyraza godno$¢ ludzkiej osoby i ktadzie podwaliny jej
fundamentalnych praw i obowiazkéw, jego nakazy maja znaczenie uniwersalne, jest ono zatem wiazace dla
wszystkich ludzi. Ta uniwersalnos¢ nie ignoruje odrebnosci poszczegolnych istot ludzkich, nie przeczy jedynosci i
niepowtarzalnos$ci kazdej osoby: przeciwnie, ogarnia u samego korzenia kazdy z jej wolnych aktow, ktore powinny
$wiadczy¢ o powszechno$ci prawdziwego dobra. Podporzadkowujac si¢ wspolnemu prawu, nasze czyny buduja
prawdziwa komuni¢ 0sob i z pomoca taski Bozej szerza mitos¢, ktora jest "wigzig doskonatosci” (Kol 3, 14). Kiedy
natomiast wyrazajg lekcewazenie prawa czy chocby tylko jego nieznajomos¢, zawiniong lub nie, naruszaja komuni¢
0s6b ze szkodg dla kazdego.

52. Jest rzecza stuszna i dobra - zawsze i dla wszystkich - stuzy¢ Bogu, oddawa¢ Mu nalezng cze$¢ i prawdziwie
szanowac rodzicow. Tego rodzaju normy pozytywne, ktore nakazujg wypelnianie takich wtasnie czynéw i rozwijanie
takich postaw obowigzuja powszechnie i s3 niezmienne94: jednocza wokot tego samego wspodlnego dobra wszystkich
Iudzi zyjacych w kazdej epoce historycznej, stworzonych dla "tego samego powolania i przeznaczenia"95. Te
uniwersalne i wieczyste prawa sa odpowiednikiem wiedzy praktycznego rozumu i zostajg zastosowane do
konkretnych czynow poprzez osad sumienia. Podmiot dziatajacy przyswaja sobie osobiscie prawde zawarta w
prawie: przejmuje na wlasnos¢ t¢ prawde swojego bytu poprzez czyny i zwigzane z nimi cnoty. Normy negatywne
prawa naturalnego maja moc uniwersalnga: obowigzuja wszystkich i kazdego, zawsze i w kazdej okolicznosci. Chodzi
tu bowiem o zakazy, ktore zabraniajg okreslonego dzialania semper et pro semper, bez wyjatku, poniewaz wyboru
takiego postgpowania w zadnym przypadku nie da si¢ pogodzi¢ z dobrocia woli osoby dziatajacej, z jej powolaniem
do zycia z Bogiem i do komunii z bliznim. Nikogo i nigdy nie wolno tama¢ przykazan, ktore bezwzglednie
obowiazuja wszystkich do nieobrazania w drugim czlowieku, a przede wszystkim w samym sobie, godno$ci osoby
wspo6lnej wszystkim ludziom.

Z drugiej strony fakt, ze tylko przykazania negatywne obowiazuja zawsze i w kazdej sytuacji, nie oznacza, ze w
zyciu moralnym zakazy sg donioslejsze od obowigzku czynienia dobra, na ktory wskazuja przykazania pozytywne.
Ma to nastgpujace uzasadnienie: przykazanie milosci Boga i blizniego ze wzgledu na swa pozytywna dynamike nie
wyznacza zadnej gornej granicy; okresla natomiast granic¢ dolng, ktoéra przekraczajac czlowiek tamie przykazanie.
Ponadto, to co nalezy czyni¢ w danej sytuacji, zalezy od okolicznos$ci, ktérych nie mozna z goéry doktadnie
przewidzie¢; natomiast istniejg zachowania, ktore nigdy i w zadnej sytuacji nie moga uchodzi¢ za dziatanie wtasciwe
- to znaczy zgodne z ludzka godnoscig. Wreszcie, jest zawsze mozliwe, ze przymus lub inne okoliczno$ci moga
przeszkodzi¢ cztowiekowi w doprowadzeniu do konca okreslonych dobrych dziatan; nie sposob natomiast odebraé
mu mozliwos¢ powstrzymania si¢ od zta, zwlaszcza jezeli on sam gotow jest raczej umrze¢ niz dopusci¢ si¢ zta.
Kosciot zawsze nauczal, Ze nie nalezy nigdy popelia¢ czynoéw zabronionych przez przykazania moralne, ujgte w
formie negatywnej w Starym i Nowym Testamencie. Jak widzieliSmy, sam Jezus potwierdza, ze zakazy te nie moga
zosta¢ zniesione: "Jesli cheesz osiagnac zycie, zachowaj przykazania (...): Nie zabijaj, nie cudzol6z, nie kradnij, nie
zeznawaj fatszywie" (Mt 19, 17"18).

53. Wielka wrazliwos$¢, jaka przejawia wspotczesny cztowiek wobec uwarunkowan historycznych i kultury, sktania
niektorych do kwestionowania niezmienno$ci prawa naturalnego, a tym samym istnienia "obiektywnych norm
moralnos$ci"96, ktore podobnie jak w przesztosci obowigzuja wszystkich ludzi pokolen wspotczesnych i przysztych:
czyz bowiem mozna glosi¢ powszechna waznos$¢ i trwatos¢ jakichs racjonalnych rozstrzygnig¢ normatywnych
sformutowanych w przesztosci, kiedy nie przewidywano jeszcze postgpu, ktory miat si¢ dokona¢ w dziejach
ludzkosci?

Nie mozna zaprzeczy¢, ze czlowiek istnieje zawsze w ramach okreslonej kultury, ale prawda jest tez, ze nie wyraza
si¢ on caty w tej kulturze. Zresztg sam fakt rozwoju kultur dowodzi, ze w cztowieku jest cos, co wykracza poza
kulturg. To "co$" to wlasnie ludzka natura: to ona jest miarg kultury i to dzigki niej czlowiek nie staje si¢ wigzniem
zadnej ze swych kultur, ale umacnia swojg osobowa godnos$¢, zyjac zgodnie z gleboka prawda swojego bytu. Podanie
w watpliwos$¢ istnienia trwalych elementow strukturalnych cztowieka, powigzanych takze z jego wymiarem
cielesnym, nie tylko zaprzeczatoby powszechnemu doswiadczeniu, ale czynitoby niezrozumiatym fakt, ze Jezus
odwotuje si¢ do "poczatku", i to wlasnie w dyspucie o pewnych normach moralnych, ktérych pierwotny sens i rola
zostaly znieksztatcone pod wptywem uwarunkowan spotecznych i kulturowych epoki (por. Mt 19, 1"9). W tym
znaczeniu "Kosciot utrzymuje (...), ze u podtoza wszystkich przemian istnieje wiele rzeczy nie ulegajacych zmianie,
a majacych swa ostateczng podstawe w Chrystusie, ktory jest Ten sam wczoraj, dzis i na wieki"97. To On jest
"Poczatkiem", ktory przyjawszy ludzka naturg ukazat ostatecznie jej elementy konstytutywne i jej dynamike mitosci
do Boga i blizniego98.

Oczywiscie, nalezy poszukiwac i znajdywac coraz wlasciwsze ujgcia uniwersalnych i trwalych norm moralnych, aby
bardziej odpowiadaly one r6znym kontekstom kulturowym, by zdolne byty lepiej wyraza¢ ich niezmienng aktualnosé¢



w kazdym konteks$cie historycznym, by pozwalaty prawidtowo rozumie¢ i interpretowac zawarta w nich prawdg. Ta
prawda prawa moralnego, podobnie jak prawda "depozytu wiary", ujawnia si¢ stopniowo w ciagu stuleci: wyrazajace
ja normy w swej istocie pozostaja w mocy, muszg jednak by¢ uscislane i definiowane "eodem sensu eademque
sententia"99 w $wietle historycznych okoliczno$ci przez Magisterium Kos$ciota, ktorego decyzje poprzedza i
wspomaga proces ich odczytywania i formutowania, dokonujacy si¢ w umystach wierzacych i w ramach refleksji
teologicznej100.

II. Sumienie a prawda
Sanktuarium cztowieka

54. Wi¢z miedzy wolno$cia czlowieka a prawem Bozym ma swg zywa siedzibg w "sercu" osoby, czyli w jej
sumieniu. "W glebi sumienia - pisze Sobor Watykanski II - cztowiek odkrywa prawo, ktérego sam sobie nie naktada,
lecz ktoremu winien by¢ postuszny i ktorego glos wzywajacy go zawsze tam, gdzie potrzeba, do mitowania i
czynienia dobra, a unikania zta, rozbrzmiewa w sercu nakazem: czyn to, tamtego unikaj. Cztowiek bowiem ma w
swym sercu wypisane przez Boga prawo, wobec ktdrego postuszenstwo stanowi o jego godnosci i wedhug ktorego
bedzie sadzony (por. Rz 2, 14"16)"101.

Dlatego sposob, w jaki pojmuje si¢ relacje migdzy wolnoscig a prawem, jest $cisle zwiazany z koncepcja sumienia.
W tym znaczeniu wspomniane wyzej nurty kulturowe, ktore przeciwstawiaja, a takze wprowadzaja rozdzial migdzy
wolnos$cig a prawem i otaczaja batwochwalczym kultem wolnos¢, prowadza do "kreatywnej" interpretacji sumienia,
koncepcji oddalajacej si¢ od tradycyjnego stanowiska Kosciota i jego Urzedu Nauczycielskiego.

55. Wedtug opinii niektorych teologéw rola sumienia zostala sprowadzona, przynajmniej w pewnym zakresie
przesztosci, jedynie do stosowania ogdlnych norm moralnych w konkretnych sytuacjach ludzkiego zycia. Jednakze
normy te - twierdza owi teologowie - nie sa w stanie ogarna¢ i uwzgledni¢ catej niepowtarzalnej specyfiki
wszystkich konkretnych czynoéw ludzkich; moga co prawda dopomdc w pewnej mierze w poprawnej ocenie danej
sytuacji, nie moga jednak zastapi¢ czlowieka w podjeciu osobistej decyzji o tym, jak powinien postapi¢ w
konkretnych przypadkach. Co wigcej, opisana powyzej krytyka tradycyjnej koncepcji natury ludzkiej i jej znaczenia
w zyciu moralnym sktania niektorych autorow ku pogladowi, ze normy te stanowia nie tyle obiektywne i wigzace
kryteria sadu sumienia, ile raczej tworza ogdlna perspektywe, ktora w pewnym przyblizeniu wskazuje cztowiekowi,
jak powinien uporzadkowac swoje zycie osobiste i spoteczne. Autorzy ci zwracaja takze uwage na ztozonosc¢
zjawiska sumienia: jest ono glgboko powiazane z calg sfera psychiki i uczu¢ oraz podlega wielorakim wptywom
srodowiska spolecznego i kulturowego czlowieka. Z drugiej strony, z naciskiem podkresla si¢ warto$¢ sumienia,
ktore sam Sobor nazwal "sanktuarium cztowieka, gdzie przebywa on sam z Bogiem, ktorego glos w jego wnetrzu
rozbrzmiewa"102. Glos ten - twierdzi si¢ - sktania cztowieka nie tyle do skrupulatnego przestrzegania uniwersalnych
norm, ile do tworczego i odpowiedzialnego podjecia zadan osobistych, ktore Bog jemu powierza.

Pragnac uwypukli¢ "kreatywny" charakter sumienia, niektérzy autorzy okreslaja jego akty juz nie mianem "sadow",
ale "decyzji": tylko poprzez "autonomiczne" podejmowanie tych decyzji cztowiek moze wedtug nich osiggnac
moralng dojrzatos¢. Nie brak takze zwolennikow pogladu, iz przeszkodg dla tego procesu dojrzewania stanowi
nazbyt kategoryczne stanowisko, jakie w wielu kwestiach moralnych zajmuje Magisterium Kosciota, ktorego
wypowiedzi jakoby wywotuja na wiernych niepotrzebne konflikty sumienia.

56. Aby uzasadnic¢ te poglady, niektorzy proponuja przyjecie swego rodzaju podwojnego statusu prawdy moralne;j.
Obok ptaszczyzny doktrynalnej i abstrakcyjnej nalezatoby uznaé¢ odrgbnos$é pewnego ujgcia egzystencjalnego,
bardziej konkretnego. Ujgcie to, uwzgledniajace okolicznosci i sytuacjg, mogtoby dostarczaé uzasadnien dla
wyjatkow od reguty ogdlnej i tym samym pozwala¢ w praktyce na dokonywanie z czystym sumieniem czynow, ktore
prawo moralne uznaje za wewngetrznie zte. W ten sposob wprowadza si¢ w niektorych przypadkach rozdziat lub
nawet opozycj¢ miedzy doktryna wyrazong przez nakaz o znaczeniu ogélnym a norma indywidualnego sumienia,
ktore w praktyce mialoby stanowi¢ ostateczng instancj¢ orzekajaca o dobru i ztu. Na tej podstawie probuje si¢
uzasadni¢ tak zwane rozwigzania "pastoralne", sprzeczne z nauczaniem Magisterium i usprawiedliwi¢ "tworcza"
hermeneutyke, wedtug ktorej poszczegdlna norma negatywna bynajmniej nie we wszystkich przypadkach jest
wigzaca dla sumienia.

Trudno nie zauwazy¢, ze tezy te podwazaja samg tozsamos$¢ sumienia w jego relacji do wolnosci cztowieka i prawa
Bozego. Tylko przedstawione wczesniej wyjasnienia na temat wigzi migdzy wolnoscia a prawem, opartej na
prawdzie, umozliwiaja wlasciwa oceng tej "kreatywnej" koncepcji sumienia.

Osad sumienia

57. Ten sam fragment Listu do Rzymian, ktory pozwolit nam uchwyci¢ istot¢ prawa naturalnego, ukazuje takze
biblijny sens sumienia, zwlaszcza w jego specyficznym zwiazku z prawem: "gdy poganie, ktérzy Prawa nie maja,
idac za natura, czynia to, co Prawo nakazuje, chociaz Prawa nie maja, sami dla siebie sa Prawem. Wykazuja oni, ze
tre§¢ Prawa wypisana jest w ich sercach, gdy jednocze$nie ich sumienie staje jako §wiadek, a mianowicie ich mysli
na przemian ich oskarzajace lub uniewinniajace" (Rz 2, 14"15).

Wedhug stow $w. Pawla sumienie w pewnym sensie stawia czlowieka wobec prawa, samo stajac si¢ "Swiadkiem" w
jego sprawie: $wiadkiem jego wiernosci lub niewiernosci prawu, to znaczy jego istotnej prawosci lub niegodziwosci



moralnej. Sumienie jest §wiadkiem jedynym: to, co dokonuje si¢ we wngtrzu osoby, jest zastonicte przed oczyma
jakiegokolwiek zewnetrznego obserwatora. Sumienie sktada swoje swiadectwo wyltacznie wobec samej osoby. Z
kolei tylko ona sama zna wtasng odpowiedz na glos sumienia.

58. Nie sposob przeceni¢ znaczenia tego wewngtrznego dialogu cztowieka z samym soba. W rzeczywistosci jednak
jest to dialog cztowieka z Bogiem, Tworca prawa, pierwszym Wzorem i ostatecznym Celem cztowieka. "Sumienie -
pisze $w. Bonawentura - jest jakby Bozym zwiastunem i postancem, tak ze nie glosi nakazéw wilasnych, ale nakazy
pochodzace od Boga, na sposob herolda, ktory ogtasza krolewskie rozporzadzenia. Dlatego wtasnie sumienie ma
moc wigzacg"103,

Mozna zatem powiedzie¢, ze sumienie jest Swiadectwem o prawosci lub niegodziwosci cztowieka sktadanym
samemu czlowickowi, ale zarazem - a nawet przede wszystkim - jest Swiadectwem samego Boga, ktoérego glos i sad
przenikaja wnetrze cztowieka az do tajnikow jego duszy, przywolujac go fortiter et suaviter do postuszenstwa:
"Sumienie nie zamyka cztowieka w niedost¢pnej i nieprzeniknionej samotnosci, ale otwiera go na wotanie, na gtos
Boga. W tym wtlasnie i w niczym innym kryje si¢ tajemnica i godno$¢ sumienia, ze jest ono miejscem, $wigta
przestrzenia, w ktorej Bog przemawia do cztowieka"104.

59. Sw. Pawet nie ogranicza sie do stwierdzenia, ze sumienie jest "$wiadkiem", ale ukazuje takze, w jaki sposob
spetnia ono t¢ funkcje. MoOwi mianowicie o "myslach", ktore oskarzajg lub uniewinniajg pogan w zaleznosci od ich
postepowania (por. Rz 2, 15). Stowo "mysli" zwraca uwage na rzeczywisty charakter sumienia jako instancji
moralnego osadu cztowieka i jego czynow: jest to osad uniewinniajacy albo potepiajacy w zaleznoS$ci od tego, czy
czyny czlowieka sg zgodne, czy niezgodne z prawem Bozym zapisanym w jego sercu. Wtasnie o sadzie nad
czynami, a jednoczes$nie o ich sprawcy, oraz o czasie, w ktorym sad ten ostatecznie si¢ dokona, méwi apostot Pawet
w cytowanym tekscie: "[Okaze si¢ to] w dniu, w ktorym Bog sadzi¢ bedzie przez Jezusa Chrystusa ukryte czyny
ludzkie wedtug mojej Ewangelii" (Rz 2, 16).

Osad sumienia jest osgdem praktycznym, to znaczy sadem, ktory wskazuje cztowiekowi, co powinien czyni¢ lub
czego unikac¢, albo Ze ocenia czyn juz przezen dokonany. Jest osadem konkretnej sytuacji opartym na racjonalnym
przeswiadczeniu, ze nalezy mitowac i czyni¢ dobro, a unikac zta. Ta pierwsza zasada rozumu praktycznego nalezy
do prawa naturalnego, stanowigc wrecz jego fundament, wyraza bowiem owo pierwotne rozumienie istoty dobra i
zta, bedace odblaskiem stworczej madrosci Boga, ktére niczym niezniszczalna iskra (scintilla animae) rozjasnia
serce kazdego czlowieka. Podczas gdy prawo naturalne zawiera obiektywne i powszechne normy dotyczace dobra
moralnego, to sumienie jest zastosowaniem prawa do konkretnego przypadku, dzigki czemu prawo staje si¢ dla
cztowieka wewnetrzng reguta, wezwaniem do czynienia dobra w konkretnej sytuacji. Sumienie formutuje zatem
obowigzek moralny w $wietle prawa naturalnego: jest to obowiazek czynienia tego, co cztowiek poprzez akt
sumienia poznaje jako dobro powierzone mu tu i teraz. Charakter uniwersalny prawa i powinnosci nie zostaje
zniesiony, ale raczej potwierdzony przez fakt, ze rozum okresla ich zastosowanie w konkretnej sytuacji. Osad
sumienia jest "ostateczng" instancja, ktora orzeka o zgodnosci konkretnego zachowania z prawem; formutuje on
normg¢ bezposredniag moralnosci dobrowolnego aktu, a tym samym dokonuje "zastosowania prawa obiektywnego do
konkretnego przypadku"105.

60. Podobnie jak samo prawo naturalne i kazda wiedza praktyczna, takze sad sumienia ma charakter imperatywny:
cztowiek powinien dziata¢ zgodnie z nim. Jezeli dziata wbrew temu sagdowi albo jesli popelnia okreslony czyn nie
bedac pewnym, czy jest on shuszny i dobry, zostaje potgpiony przez wlasne sumienie, stanowigce bezposrednia
normg¢ osobistej moralnosci. Godno$¢ tej rozumowe;j instancji oraz autorytet jej gltosu i osadow wyptywaja z prawdy
o moralnym dobru i ztu, w ktérg sumienie ma si¢ wstuchiwac i ja wyraza¢. Prawde t¢ wskazuje "prawo Boze",
uniwersalna i obiektywna norma moralnosci. Sad sumienia nie ustanawia prawa, ale po§wiadcza autorytet prawa
naturalnego i praktycznego rozumu w odniesieniu do najwyzszego dobra, ktore pociaga cztowieka, tak ze przyjmuje
on jego przykazania: "Sumienie nie jest wigc autonomicznym i wylacznym zrodlem stanowienia o tym, co dobre i
zte; glgboko natomiast jest w nie wpisana zasada postuszenstwa wzgledem normy obiektywnej, ktora uzasadnia i
warunkuje stusznos$¢ jego rozstrzygni¢¢ nakazami i zakazami, lezacymi u podstaw ludzkiego postgpowania"106,

61. Prawda o dobru moralnym, wyrazona w prawie rozumu, jest w praktyce i w konkretnej sytuacji rozpoznawana
przez osad sumienia, co prowadzi do przyjecia odpowiedzialnosci za dokonane dobro lub popelnione zto: jesli
cztowiek dopuszcza si¢ zla, prawidtowy osad sumienia trwa w nim jako $wiadek uniwersalnej prawdy o dobru, a
zarazem uswiadamia mu zto dokonanego przezen wyboru. Ale wyrok sumienia pozostaje w cztowieku takze jako
r¢kojmia nadziei i milosierdzia: podczas gdy stwierdza, ze popehit zto, zarazem przypomina, iz powinien prosic¢ o
przebaczenie, czyni¢ dobro i z pomocg taski Bozej nieustannie ¢wiczy¢ si¢ w cnocie.

Tak wigc praktyczny osad sumienia, ktory naklada na cztowieka powinnos¢ dokonania okreslonego czynu, ujawnia
wiez taczaca wolno$¢ z prawda. Wiasnie dlatego sumienie wyraza si¢ poprzez akty "sadu", odzwierciedlajace prawde
o dobru, a nie poprzez arbitralne "decyzje". Zas miarg dojrzatosci i odpowiedzialnosci tych sadow - a ostatecznie
samego czlowieka jako ich podmiotu - nie jest wyzwolenie sumienia od obiektywnej prawdy, prowadzace do
rzekomej autonomii jego decyzji, ale przeciwnie - intensywne poszukiwanie prawdy oraz kierowanie si¢ nig w
dziataniu.

Poszukiwanie prawdy i dobra

62. Sumienie, jako osad czynu, nie jest wolne od niebezpieczenstwa btedu. "Czgsto (...) zdarza si¢ - pisze Sobor - ze



sumienie btadzi na skutek niepokonalnej niewiedzy, ale nie traci przez to swojej godnosci. Nie mozna jednak tego
powiedzie¢ w przypadku, gdy cztowiek niewiele dba o poszukiwanie prawdy i dobra, a sumienie z nawyku do
grzechu powoli ulega niemal zaslepieniu"107. W tych zwigztych stowach Sobor zawart syntez¢ doktryny o btednym
sumieniu, wypracowanej przez Kosciol w ciagu wiekow.

Nie ulega watpliwosci, ze aby mie¢ "dobre sumienie" (1 Tm 1, 5), cztowiek musi szukaé prawdy i wedtug niej
sadzi¢. Jak powiada apostot Pawel, sumienie powinno byé o$wiecone przez Ducha Swigtego (por. Rz 9, 1) i "czyste"
(por. 2 Tm 1, 3), nie powinno podst¢pnie fatszowac¢ stowa Bozego, lecz ukazywaé prawdg (por. 2 Kor 4, 2). Z drugiej
strony tenze Apostol upomina chrzescijan stowami: "Nie bierzcie wigc wzoru z tego $wiata, lecz przemieniajcie si¢
przez odnawianie umystu, abyscie umieli rozpozna¢, jaka jest wola Boza: co jest dobre, co Bogu przyjemne i co
doskonate" (Rz 12, 2).

Tym napomnieniem Pawet pobudza nas do czujnosci i przestrzega, ze w osagdach naszego sumienia kryje si¢ zawsze
niebezpieczenstwo bledu. Sumienie nie jest s¢dzig nieomylnym: moze zbtadzi¢. Btad sumienia bywa skutkiem
niewiedzy niepokonalnej, to znaczy takiej, ktorej sam podmiot nie jest $wiadom i od ktorej nie moze si¢ o wlasnych
sitach uwolni¢.

W przypadku, gdy ta niepokonalna niewiedza nie jest zawiniona, sumienie - jak przypomina Sobor - nie traci swej
godnosci, poniewaz nawet gdy kieruje naszym postepowaniem w sposob faktycznie niezgodny z obiektywnym
porzadkiem moralnym, nie przestaje przemawia¢ w imieniu owej prawdy o dobru, ktorej czlowiek ma szczerze
poszukiwac.

63. Jednakze zrodtem godnosci sumienia jest zawsze prawda: w przypadku sumienia prawego mamy do czynienia z
przyjeta przez cztowieka prawda obiektywna, natomiast w przypadku sumienia blgdnego - z tym, co cztowiek
subiektywnie uwaza mylnie za prawdg. Nie wolno jednak nigdy myli¢ btednego "subiektywnego" mniemania o
dobru moralnym z prawda "obiektywng", ukazang rozumowi cztowieka jako droga do jego celu, ani tez twierdzi¢, ze
czyn dokonany pod wplywem prawego sumienia ma taka sama warto$¢ jak czyn, ktory cztowiek popetnia, idac za
osgdem sumienia btednego108. Zto dokonane z powodu niepokonalnej niewiedzy lub niezawinionego btedu
sumienia moze nie obcigza¢ cztowieka, ktory si¢ go dopuscil, ale takze w tym przypadku nie przestaje by¢ zlem,
nieporzadkiem w stosunku do prawdy o dobru. Co wigcej, dobro nie rozpoznane nie przyczynia si¢ do wzrostu
moralnego osoby, ktora je czyni, gdyz jej nie doskonali i nie pomaga jej zwrécié si¢ ku najwyzszemu dobru. Tak
wigc, zanim znajdziemy tatwe usprawiedliwienie, zastaniajac si¢ wlasnym sumieniem, powinni$my rozwazy¢ stowa
Psalmu: "kto jednak dostrzega swoje bledy? Oczys$¢ mnie od tych, ktore sg skryte przede mng" (Ps 19 [18], 13).
Istniejg winy, ktorych nie dostrzegamy, ale ktére mimo to nie przestaja nimi by¢, poniewaz to my nie chcieliSmy
dotrze¢ do $wiatta (por. J 9, 39"41).

Sumienie jako ostateczna instancja osadzajaca konkretny czyn sprzeniewierza si¢ swojej godnosci, gdy jest bledne z
winy czlowieka, to znaczy "gdy czlowiek niewiele dba o poszukiwanie prawdy i dobra, a sumienie z nawyku do
grzechu powoli ulega niemal zaslepieniu"109. Na to wlasnie niebezpieczenstwo znieksztatcen sumienia, zwraca
uwage Jezus, gdy napomina: "Swiattem ciata jest oko. Jesli wiec twoje oko jest zdrowe, cale twoje ciato bedzie w
swietle. Lecz jesli twoje oko jest chore, cate twoje cialo bedzie w ciemnosci. Jesli wiec §wiatlo, ktdre jest w tobie,
jest ciemnoscia, jakze wielka to ciemnos$¢!" (Mt 6, 22"23).

64. W przytoczonych wyzej stowach Jezusa znajdujemy takze wezwanie do formacji sumienia, tak by stato si¢ ono
przedmiotem nieustannego nawracania ku prawdzie i dobru. Analogiczny sens ma zachgta Apostota, by nie bra¢
wzoru z tego $wiata, lecz przemieniac si¢ przez odnawianie umystu (por. Rz 12, 2). W rzeczywistosci to wlasnie
"serce" nawrocone ku Bogu i ku mitosci dobra jest zrodtem prawdziwych osagdoéw sumienia. Istotnie, aby umieé
"rozpoznac, jaka jest wola Boza: co jest dobre, co Bogu przyjemne i co doskonate" (Rz 12, 2), ogélna znajomos¢
prawa Bozego jest konieczna, ale nie wystarczajgca: niezbgdna jest swego rodzaju wspotmiernosé (connaturalitas)
cztowieka z prawdziwym dobrem110. Ta "connaturalitas" jest zakorzeniona w cnotach samego cztowieka i dzigki
nim si¢ rozwija: w roztropnosci i innych cnotach kardynalnych, a przede wszystkim w teologalnych cnotach wiary,
nadziei i mitoéci. Taki jest sens stow Jezusa: "Kto spetnia wymagania prawdy, zbliza si¢ do §wiatta" (J 3, 21).

W ksztaltowaniu sumienia bardzo pomaga chrzescijanom Kos$cidt i jego Magisterium, o czym tak pisze Sobor:
"Chrzescijanie zas w ksztalttowaniu swego sumienia powinni pilnie baczy¢ na §wigta i pewna nauke Kosciota. Z woli
bowiem Chrystusa Kosciot katolicki jest nauczycielem prawdy i cigzy na nim obowiazek, aby glosit i autentycznie
nauczal Prawdy, ktora jest Chrystus, a zarazem powaga swoja wyjasniat i potwierdzal zasady porzadku moralnego,
wynikajace z samej natury ludzkiej"111. Tak wigc wladza Kosciota, gdy wypowiada si¢ w kwestiach moralnych, nie
narusza w zaden sposob wolnos$ci sumienia chrzeécijan: nie tylko dlatego, ze wolno$¢ sumienia nie jest nigdy
wolnoscig "od" prawdy, ale zawsze i wylacznie "w" prawdzie, lecz takze dlatego, iz Magisterium nie wprowadza do
chrzescijanskiego sumienia prawd mu obcych, a tylko objawia prawdy, ktore sumienie powinno juz znac i rozwijac
je, wychodzac od pierwotnego aktu wiary. Kosciot pragnie jedynie stuzy¢ sumieniu, pomaga¢ mu, aby nie poruszat
nim kazdy powiew nauki na skutek oszustwa ze strony ludzi (por. Ef 4, 14) i aby nie odchodzito ono od prawdy o
dobru cztowieka, ale by - zwlaszcza w sprawach trudniejszych - moglto pewna droga dojs¢ do prawdy i w niej trwac.

III. Wybér podstawowy i konkretne postgpowanie
"Tylko nie bierzcie tej wolnosci jako zachgty do hotdowania ciatu" (Ga 5, 13)



65. Zywe zainteresowanie, jakie otacza dzisiaj problematyke wolnosci, sktania wielu przedstawicieli nauk
humanistycznych i teologicznych do podj¢cia bardziej wnikliwej analizy ich natury i ich dynamizméw. Stusznie
podkresla si¢, ze wolno$¢ nie polega jedynie na wyborze takiego czy innego dziatania; dokonujac wyboru, cztowiek
decyduje zarazem o sobie samym, opowiada si¢ swoim zyciem za Dobrem lub przeciw niemu, za lub przeciw
Prawdzie i ostatecznie za lub przeciw Bogu. Shusznie zwraca si¢ uwage na szczeg6lne znaczenie pewnych wyborow,
nadajacych "ksztalt" calemu zyciu moralnemu cztowieka i wyznaczajacych swoistg przestrzen, wewnatrz ktorej
moze on na co dzien podejmowac i realizowac takze inne konkretne wybory.

Niektorzy autorzy proponuja jednak daleko bardziej radykalna rewizj¢ pogladéw na zalezno$¢ migdzy osoba a jej
czynami. Mowig oni o "wolnosci fundamentalnej", giebszej i roznej od wolnosci wyboru; twierdza, ze jesli nie bierze
si¢ jej pod uwage, nie mozna zrozumie¢ ani prawidtowo oceni¢ ludzkich czynow. Wedtug tychze autorow nalezatoby
przyja¢, ze kluczowa role¢ w zyciu moralnym odgrywa "opcja fundamentalna" podj¢ta na gruncie owej
fundamentalnej wolnos$ci, mocg ktdrej osoba decyduje catosciowo o sobie samej nie poprzez tresciowo okreslony,
$wiadomy i przemys$lany wybor, ale w sposob "transcendentalny" i "atematyczny". Konkretne czyny, ktorych
zrodlem jest owa opcja, stanowig wedtug tej koncepcji jedynie czastkowe i nigdy nie rozstrzygajace proby wyrazenia
jej, sa wylacznie jej "znakami" lub przejawami. Bezposrednim przedmiotem tych czynow - twierdzi si¢ - nie jest
Dobro absolutne (w stosunku do ktérego miataby zajmowac stanowisko wolno$¢ osoby na ptaszczyznie
transcendentalnej), ale dobra konkretne (zwane takze "kategorialnymi"). Ot6z w opinii niektorych teologéw zadne z
tych dobr, z samej swej natury czastkowych, nie jest w stanie zdeterminowa¢ ukierunkowania wolnosci cztowieka
jako osoby pojetej jako catos¢, chociaz tylko przez ich urzeczywistnienie lub odrzucenie czlowiek moze wyrazaé
swoja opcje fundamentalna.

W konsekwencji zostaje wprowadzone rozroznienie pomiedzy opcja fundamentalng a $wiadomymi aktami wyboru
dotyczacymi konkretnego postgpowania - rozroznienie, ktore u czesci autorow prowadzi do catkowitego rozdzialu
tych dwoch sfer ludzkiej wolnosci, jako ze twierdza oni wyraznie, iz o "dobru" i "ztu" moralnym mozna mowic
jedynie w wymiarze transcendentalnym, wtasciwym dla opcji fundamentalnej, natomiast decyzje o konkretnych
dziataniach "wewnatrz swiatowych", to znaczy takich, poprzez ktore cztowiek zwraca si¢ ku samemu sobie, ku
innym i do $wiata rzeczy, okreslaja jako "stuszne" lub "niestuszne". W ten sposoéb wewnatrz rzeczywistosci
ludzkiego dziatania zarysowuje si¢ jakby podzial na dwie ptaszczyzny moralno$ci: na porzadek dobra i zta, zalezny
od woli, oraz sfer¢ konkretnych czynow, ktore oceniane sa jako moralnie stuszne lub niestuszne wylacznie na
podstawie technicznego obliczenia proporcji mi¢dzy dobrem i ztem, "przed-moralnym" lub "fizycznym", ktore jest
rzeczywistym nast¢pstwem czynu. Podzial ten si¢ga tak daleko, ze konkretne dziatanie, nawet bedace skutkiem
wolnej decyzji, rozpatruje si¢ jako proces czysto fizyczny, nie za§ w kategoriach wlasciwych dla czynu ludzkiego.
Skutkiem takiego ujgcia jest ograniczenie moralnej oceny osoby w oparciu o dokonang przez nig opcje
fundamentalna, wylaczajac z tej oceny, catkowicie lub czgsciowo, poszczegdlne czyny i konkretne zachowania.

66. Nie ulega watpliwosci, ze chrzescijanska doktryna moralna, w samych swych zrodtach biblijnych, potwierdza
szczegoblne znaczenie wyboru podstawowego, ktory okresla jakos¢ zycia moralnego i sktania wolnos¢ do przyjecia
radykalnych zobowigzan wobec Boga. Jest to wybor wiary, postuszenstwa wierze (por. Rz 16, 26), "poprzez ktore
cztowiek z wolnej woli caly powierza si¢ Bogu, okazujac  peina ulegto$¢ rozumu i woli "112. Ta wiara, ktora
"dziata przez mitos¢" (Ga 5, 6), wyptywa z glebi cztowieka, z jego "serca" (por. Rz 10, 10) i stamtad ma owocowac
czynami (por. Mt 12, 33"35; £k 6, 43"45; Rz 8, 5"8; Ga 5, 22). W Dekalogu rézne przykazania rozpoczynaja si¢ od
fundamentalnej formutly: "Ja jestem Pan, twdj Bog" (Wj 20, 2), ktora podkreslajac pierwotny sens licznych i
zroznicowanych przepiséw szczegotowych nadaje moralnosci Przymierza charakter uniwersalnosci, jednosci i glebi.
Podstawowy wybor Izraela dotyczy zatem fundamentalnego przykazania (por. Joz 24, 14"25; Wj 19, 3"8; Mi 6, 8).
Takze nad moralnosciag Nowego Przymierza dominuje fundamentalne wezwanie Jezusa do "pojscia”" za Nim, czego
przyktadem sa Jego stowa skierowane do mtodzienca: "Jesli chcesz by¢ doskonaty, (...) przyjdz i chodz za Mna!" (Mt
19, 21); na to wezwanie uczen odpowiada radykalna decyzja i wyborem. Ewangeliczne przypowiesci o skarbie i o
drogocennej perle, dla ktorej cztowiek sprzedaje wszystko, co posiada, ukazuja wymownie i przekonywujaco, jak
radykalnego i bezwarunkowego wyboru domaga si¢ od niego Krolestwo Boze. Radykalizm decyzji o pojsciu za
Chrystusem wspaniale wyrazaja Jego wlasne stowa: "kto chce zachowaé swoje zycie, straci je; a kto straci swe zycie
z powodu Mnie i Ewangelii, zachowa je" (Mk 8, 35).

Jezusowe wezwanie: "przyjdz i chodz za Mna" jest najwickszym wywyzszeniem ludzkiej wolnosci, a zarazem
poswiadcza prawdziwos¢ i moc wigzaca aktow wiary 1 decyzji, ktére mozna okresli¢ mianem opcji fundamentalne;j.
Podobne wywyzszenie wolnos$ci znajdujemy w stowach $w. Pawla: "Wy zatem, bracia, powotani zostaliscie do
wolnosci" (Ga 5, 13). Ale Apostol natychmiast dodaje powazng przestroge: "Tylko nie bierzcie tej wolnosci jako
zachety do holdowania ciatu" (Ga 5, 13). W tej przestrodze stycha¢ echo jego wczesniejszych stow: "Ku wolnosci
wyswobodzit nas Chrystus. A zatem trwajcie w niej i nie poddawajcie si¢ na nowo pod jarzmo niewoli" (Ga 5, 1).
Apostol Pawel wzywa nas do czujnos$ci: wolnosci zawsze zagraza niewola. Tak wlasnie dzieje si¢ w przypadku aktu
wiary pojetego jako opcja fundamentalna, ktory - w mysl omowionych wyzej tendencji - zostaje oderwany od
wyboru okre§lonych czynow.

67. Tendencje te s3 sprzeczne z nauczaniem samego Pisma Swietego, wedtug ktérego opcja fundamentalna to



prawdziwy i autentyczny wybor wolnosci, $cisle powiazany z okreslonymi czynami. Poprzez wybor podstawowy
cztowiek moze nadac¢ kierunek wlasnemu zyciu i z pomocg taski Bozej dazy¢ do swego celu, idac za Bozym
powotaniem. Ta mozno$¢ jednak urzeczywistnia si¢ w aktach wyboru okreslonych czynow, poprzez ktore cztowiek
swiadomie ksztattuje swoje zycie zgodnie z wola, madroscig i prawem Bozym. Trzeba zatem stwierdzi¢, ze tak
zwana opcja fundamentalna, o ile jest czyms$ réznym od jakiej$ nieokreslonej intencji, nie ujgtej jeszcze w forme
zobowigzujaca dla wolnosci, urzeczywistnia si¢ zawsze poprzez §wiadome i wolne decyzje. Wtasnie dlatego ta opcja
zostaje odwotana wowczas, gdy cztowiek wykorzystuje swa wolnos¢, by dokonywaé swiadomych wyborow
sprzecznych z nia, a dotyczacych powaznej materii moralne;j.

Oderwanie opcji fundamentalnej od tresciowo okreslonych czynow jest rownoznaczne z zaprzeczeniem istotne;j
niepodzielnosci, czyli osobowej jednosci podmiotu moralnego, obejmujacej jego ciato i dusze. Koncepcja opcji
fundamentalnej, ktora nie uwzglednia bezposrednio mozliwosci, jakie wybdr ten otwiera ani okreslonych
konsekwencji, ktore go wyrazaja, nie oddaje prawdy o rozumnej celowos$ci wpisanej w nature dziatania czlowieka
oraz kazdej z jego swiadomych decyzji. W rzeczywistosci o moralnym znaczeniu ludzkich czynéw nie decyduje
jedynie intencja, ogélne nastawienie czy opcja fundamentalna, rozumiana jako intencja, ktora nie ma scisle
okreslonej i zobowiazujgcej tresci lub ktorej nie towarzyszy realny wysitek wypelniania réoznych powinnosci zycia
moralnego. Nie mozna wydawa¢ ocen moralnych, jesli nie bierze si¢ pod uwage zgodnosci lub niezgodnosci
$wiadomego wyboru okreslonego czynu z godnoscia i integralnym powotaniem osoby ludzkiej. Kazda decyzja
oznacza zawsze, ze §wiadoma wola zajmuje stanowisko wobec roznych postaci dobra i zta, oznaczonych przez
prawo naturalne jako dobro, ktorego nalezy poszukiwac lub zto, ktorego nalezy unikac.

W przypadku pozytywnych nakazéw moralnych trzeba przede wszystkim roztropnie ocenic¢, czy rzeczywiscie
znajduja one zastosowanie w okreslonej sytuacji, zastanawiajac si¢ na przyklad, czy nie istnieja jakies inne, by¢
moze wazniejsze lub pilniejsze powinnosci. Ale przykazania moralne negatywne, to znaczy zakazujace pewnych
czyndw i zachowan jako z natury ztych, nie dopuszczaja zadnych uprawnionych wyjatkow; nie pozostawiaja zadnej
mozliwosci - ktora bytaby do przyjecia z moralnego punktu widzenia - dla "tworzenia" norm z nimi sprzecznych.
Gdy w konkretnym wypadku zostanie rozpoznany rodzaj moralny czynu zakazanego przez uniwersalng zasadg, to
jedynie aktem moralnie dobrym jest postuszenstwo prawu moralnemu i powstrzymanie si¢ od tego, czego ono
zakazuje.

68. Trzeba tu jeszcze dodac bardzo wazng uwage pastoralng. Zgodnie z logika przytoczonych wyzej pogladow
cztowiek moglby - moca opcji fundamentalnej - dochowywaé wiernosci Bogu niezaleznie od tego, czy niektore jego
akty wyboru i czyny bylyby zgodne ze szczegotowymi normami i przepisami moralnymi. Na skutek pierwotnej opcji
na rzecz mitosci, czlowiek miatby pozostawaé moralnie dobrym, trwa¢ w tasce Bozej i osiagna¢ wlasne zbawienie,
nawet gdyby poprzez niektore swoje czyny sprzeciwiat si¢ Swiadomie i w rzeczy waznej przykazaniom Bozym
przedstawionym na nowo przez Kosciot.

W rzeczywistosci czlowiek nie idzie na zatracenie tylko na skutek niewiernosci wobec tej opcji fundamentalne;j,
poprzez ktora "z wiasnej woli caty powierza si¢ Bogu"113. Za kazdym razem, gdy $wiadomie popelnia grzech
$miertelny, obraza Boga, ktory nadal mu prawo i tym samym staje si¢ winnym wobec calego prawa (por. Jk 2, 8"11);
cho¢ zachowuje wiare, traci "laske uswiecajacg”, "mitos$¢", i "szczesliwos¢ wieczng"114. "Raz otrzymang taske
usprawiedliwienia - naucza Sobor Trydencki - mozna utraci¢ nie tylko na skutek niewiernosci, ktora prowadzi az do
utraty wiary, ale takze przez jakikolwiek inny grzech $miertelny"115.

Grzech $miertelny i powszedni

69. Jak zauwazylismy, rozwazania na temat opcji fundamentalnej sktonity niektorych teologéw do poddania
glebokiej rewizji takze tradycyjnego rozroznienia grzechow na $miertelne i powszednie. Podkreslajg oni, ze do
sprzeciwu wobec prawa Bozego, ktory powoduje utrate taski uswigcajacej, a w przypadku $mierci w tym grzesznym
stanie - wieczne potgpienie, moze doprowadzi¢ jedynie akt ogarniajacy osobe pojeta jako catosé, a wigc akt opcji
fundamentalnej. Wedtug tych teologow grzechem $miertelnym, oddzielajacym cztowieka od Boga, moze by¢ jedynie
odrzucenie Boga, dokonane na takim poziomie wolnosci, ktorego nie sposob utozsamia¢ z aktem wyboru ani
osiagna¢ w drodze §wiadomej refleksji. W tym sensie - dodaja - trudno jest przyjac, przynajmniej z
psychologicznego punktu widzenia, ze chrzescijanin, ktory pragnie zachowacé jedno$¢ z Jezusem Chrystusem i Jego
Kosciotem, mogltby popehia¢ grzechy $miertelne tak fatwo i tak czgsto, jak na to zdaje si¢ wskazywaé sama
"materia" jego czyndéw. Rownie trudno przyjac tezg, ze cztowiek jest zdolny w krotkim odstgpie czasu zerwac
catkowicie wigz komunii z Bogiem i nawr6ci¢ si¢ do Niego przez szczera pokute. Prowadzi to do wniosku, ze
mierzac cigzko$¢ grzechu nalezy kierowac si¢ raczej stopniem zaangazowania wolnosci osoby, ktéra dany czyn
popelnia, niz sama materig tego czynu.

70. Posynodalna Adhortacja apostolska Reconciliatio et paenitentia potwierdzita wage i niezmienng aktualnosc¢
rozroznienia grzechow na $miertelne i powszednie, zgodnie z Tradycjg Kosciota. Synod Biskupéw obradujacy w
1983 r., ktorego owocem byta ta Adhortacja, "nie tylko powtorzyt to, co stwierdzit i ogtosit Soboér Trydencki o
istnieniu i naturze grzechow $miertelnych i powszednich, ale pragnat przypomnie¢, ze grzechem $miertelnym jest
ten, ktory dotyczy materii powaznej i ktory nadto zostat popetniony z pelng §wiadomoscia i catkowita zgoda"116,
Wypowiedz Soboru Trydenckiego nie tylko zwraca uwage na "powazng materi¢" grzechu $miertelnego, ale
przypomina tez, ze jego koniecznym warunkiem jest "petna $wiadomos¢ i catkowita zgoda". Zreszta zarowno



teologia moralna, jak praktyka duszpasterska dobrze znaja przypadki, w ktorych czyn powazny ze wzglgdu na swoja
materi¢ nie stanowi grzechu $miertelnego z powodu braku pelnej §wiadomosci lub catkowitej zgody osoby, ktora go
dokonuje. Z drugiej strony jednak "powinno si¢ unika¢ sprowadzania grzechu $miertelnego do aktu opcji
fundamentalnej - jak si¢ dzisiaj zwykto mowi¢ - przeciwko Bogu", rozumiejac przez to wyrazne i formalne
wzgardzenie Bogiem i bliznim, czy tez posrednie i nieSwiadome odrzucenie mitosci. "Mamy bowiem do czynienia z
grzechem $miertelnym takze wtedy, gdy cztowiek §wiadomie i dobrowolnie, dla jakiejkolwiek przyczyny, wybiera
cos, co jest powaznym nieporzadkiem. W rzeczy samej taki wybor juz zawiera w sobie wzgard¢ Bozym
przykazaniem, odrzucenie mitosci Boga do ludzkosci i catego stworzenia: czlowiek sam si¢ oddala od Boga i traci
mitos$¢. To nastawienie podstawowe moze zatem ulec zasadniczej zmianie przez poszczegdlne akty. Niewatpliwie
mogg zaistnie¢ sytuacje bardzo zlozone i niejasne pod wzgledem psychologicznym, ktore wywierajg wptyw na
podmiotowa poczytalnos¢ grzesznika. Jednakze od rozwazan ze sfery psychologii nie mozna przejs¢ do budowania
kategorii teologicznej, jaka jest wlasnie  opcja fundamentalna rozumiana w taki sposob, ze przedmiotowo zmienia
lub podaje w watpliwos$¢ tradycyjne pojecie grzechu $miertelnego"117.

Tak wigc rozdziat pomigdzy opcja fundamentalng a $wiadomymi wyborami poszczego6lnych czyndéw - nie
uporzadkowanych ze swej natury lub ze wzglgdu na okolicznosci - ktore niekoniecznie ja podwazajg, oznacza
odrzucenie katolickiej nauki o grzechu $§miertelnym: "Wraz z cata Tradycja Kosciota nazywamy grzechem
$miertelnym ten akt, ktorym cztowiek dobrowolnie i $wiadomie odrzuca Boga, Jego prawo, ofiarowane cztowiekowi
przez Boga przymierze mitosci, gdyz woli zwroci¢ si¢ do siebie samego, do jakiej$ rzeczywistosci stworzonej i
skonczonej, do czego$ przeciwnego woli Bozej (conversio ad creaturam). Moze stac si¢ to w sposob bezposredni i
formalny, jak w grzechach batwochwalstwa, odstepstwa, ateizmu lub w sposob rownowazny, jak we wszelkim
niepostuszenstwie przykazaniom Bozym w materii cigzkiej"118.

IV. Akt moralny
Teologia i teologizm

71. Relacja migdzy ludzka wolnos$cig a prawem Bozym, ktorej zywa siedziba, ukryta we wngtrzu osoby, jest
sumienie, ujawnia si¢ i urzeczywistnia w ludzkich czynach. Wtasnie poprzez swoje czyny cztowiek doskonali si¢
jako cztowiek powotany do tego, zeby z wlasnej woli poszukiwal swego Stworcy i by trwajac przy Nim dochodzit w
sposob wolny i petny do btogostawionej doskonatoscill9.

Czyny ludzkie s3 aktami moralnymi, bo to one wyrazaja i stanowia, czy czlowiek, ktory ich dokonuje, jest dobry, czy
zty120. Nie tylko prowadzg do zmiany stanu rzeczy zewn¢trznych wobec cztowieka, ale jako nastgpstwo
swiadomych decyzji kwalifikuja moralnie osobg, ktora je podjeta i okreslaja jej wewngtrzne duchowe oblicze.
Przekonujaco mowi o tym $§w. Grzegorz z Nyssy: "Wszystkie istoty podlegajace wzrastaniu nie pozostaja na zawsze
takie same, ale przechodza wciaz z jednego stanu do innego, poddane nieustannej przemianie na lepsze lub na gorsze
(...). Ot6z podlegaé przemianie znaczy rodzi¢ si¢ wcigz na nowo (...). Tu jednak narodziny nie sg nastgpstwem
dzialania zewngtrznego, jak to jest w przypadku istot cielesnych (...). Sa skutkiem wolnego wyboru, tak ze w pewien
sposOb to my sami jeste§my wlasnymi rodzicami, samodzielnie stwarzamy samych siebie i poprzez nasze wybory
nadajemy sobie ksztalt, jakiego pragniemy"121.

72. O moralnej jakosci czynow stanowi relacja migdzy wolnoscia cztowieka a prawdziwym dobrem. Dobro to
ustanowione jest, jako odwieczne prawo, przez Madro$¢ Boza, ktora kaze kazdej istocie zmierzac do jej celu. To
odwieczne prawo jest poznawane zarowno poprzez naturalny rozum cztowieka (i dlatego stanowi "prawo
naturalne"), jak i - w sposob integralny i doskonaty - poprzez nadprzyrodzone Objawienie Boze (i stad nazwa "prawo
Boze"). Dziatanie jest moralnie dobre, kiedy wybory dokonywane przez wolno$¢ sg zgodne z prawdziwym dobrem
cztowieka i tym samym wyrazaja dobrowolne podporzadkowanie osoby jej ostatecznemu celowi, to znaczy samemu
Bogu: najwyzszemu dobru, w ktorym czlowiek znajduje petne i doskonate szczgscie. Pierwsze pytanie zadane przez
mtodzienca Jezusowi: "co dobrego mam czyni¢, aby otrzymac zycie wieczne" (Mt 19, 16) zwraca od razu uwage na
istotng wi¢z migdzy moralng wartoscig czynu a ostatecznym celem cztowieka. Jezus w swojej odpowiedzi
potwierdza to przeswiadczenie rozmowcy: spetnianie dobrych czynow, nakazanych przez Tego, ktory "jeden tylko
jest Dobry", stanowi niezbedny warunek wiecznej szczgsliwosei i droge do niej: "jesli cheesz osiggnaé zycie,
zachowaj przykazania" (Mt 19, 17). Odpowiedz Jezusa i odwotanie si¢ do przykazan oznacza tez, ze droga do celu
jest przestrzeganie Bozych praw, ktore chronig dobro cztowieka. Tylko czyn zgodny z dobrem moze by¢ droga
wiodaca do zycia.

Racjonalne skierowanie ludzkiego czynu ku dobru w jego prawdzie oraz dobrowolne dazenie do tego dobra,
poznanego przez rozum - oto na czym polega moralnos$¢. Nie mozna zatem uzna¢ ludzkiego dziatania za moralnie
dobre jedynie na tej podstawie, ze prowadzi ono do osiaggnigcia takiego czy innego celu, albo tylko dlatego, ze
intencja podmiotu jest dobral22. Dziatanie jest moralnie dobre, gdy po$wiadcza i wyraza dobrowolne
podporzadkowanie osoby jej ostatecznemu celowi oraz zgodnos$¢ konkretnego dziatania z dobrem cztowieka,
rozpoznanym w jego prawdzie przez rozum. Jesli ten przedmiot dziatania nie wspotbrzmi z prawdziwym dobrem
osoby, to wybor takiego dziatania sprawia, ze nasza wola i my sami stajemy si¢ moralnie Zli, to znaczy, ze
sprzeciwiamy si¢ naszemu ostatecznemu celowi i najwyzszemu dobru - czyli samemu Bogu.



73. Dzigki Bozemu Objawieniu i dzigki wierze chrzescijanin poznaje "nowo$¢", jaka odznacza si¢ moralno$¢ jego
czynOw: maja one wyrazaé jego wiernos¢ - lub niewierno$¢ - wobec tej godnosci i powolania, ktore zostaty mu dane
przez taske: w Jezusie Chrystusie i w Jego Duchu chrzescijanin jest "nowym stworzeniem", synem Bozym, a poprzez
swoje czyny objawia swe podobienstwo lub niepodobienstwo do obrazu Syna - pierworodnego mi¢dzy wielu bra¢mi
(por. Rz 8, 29), okazuje w zyciu wiernosé lub niewierno$é¢ darowi Ducha Swietego i otwiera si¢ lub zamyka na zycie
wieczne, na komuni¢ wizji uszcze¢sliwiajacej, mitosci i szczgsliwosci z Bogiem Ojcem, Synem i Duchem
Swietym123. Chrystus "ksztattuje nas na swoj obraz - pisze $w. Cyryl Aleksandryjski - tak ze rysy Jego Boskiej
natury jasnieja w nas poprzez §wig¢tosc¢ i sprawiedliwo$¢, przez zycie dobre i cnotliwe (...). Pigkno tego obrazu
promieniuje w nas, ktorzy jesteSmy w Chrystusie, gdy przez nasze czyny okazujemy si¢ dobrymi ludzmi"124.

W tym sensie zycie moralne ma charakter gleboko "teologiczny", poniewaz polega na §wiadomym
przyporzadkowaniu ludzkich czynow Bogu - najwyzszemu dobru i ostatecznemu celowi (telos) czlowieka.
Swiadectwo tego znajdujemy raz jeszcze w pytaniu, jakie mtodzieniec stawia Jezusowi: "co dobrego mam czyni¢,
aby otrzymac¢ zycie wieczne?". Ale to przyporzadkowanie czyndéw ostatecznemu celowi to nie wymiar subiektywny,
zalezny wylacznie od intencji. Zaktada ono, Ze czyny te same w sobie moga zosta¢ przyporzadkowane owemu
celowi dzigki swej zgodnosci z autentycznym dobrem moralnym cztowieka, chronionym przez przykazania. O tym
wlasnie przypomina sam Jezus w odpowiedzi udzielonej mtodziencowi: "jesli chcesz osiagnac zycie, zachowaj
przykazania" (Mt 19, 17).

Rzecz jasna, musi to by¢ przyporzadkowanie rozumne i wolne, $wiadome i rozmyslne, na mocy ktorego cztowiek
jest "odpowiedzialny" za swoje czyny i podlega sadowi Boga, s¢dziego sprawiedliwego i dobrego, ktory za dobro
wynagradza, a za zto karze, jak nam przypomina apostot Pawet: "Wszyscy bowiem musimy stana¢ przed trybunalem
Chrystusa, aby kazdy otrzymat zaptat¢ za uczynki dokonane w ciele, zte lub dobre" (2 Kor 5, 10).

74. Od czego jednak zalezy jako$¢ moralna wolnego dziatania cztowieka? Co jest kryterium wolnego dziatania
cztowieka? Co jest kryterium owego przyporzadkowania ludzkich czynow Bogu? Czy jest nim intencja dziatajacego
podmiotu, czy okolicznosci - zwlaszcza konsekwencje - jego dziatania, czy tez sam przedmiot dziatania?

Oto problem zwany tradycyjnie problemem "Zrdédet moralnosci". Wiasnie wokot niego rozwingty si¢ w ostatnich
dziesigcioleciach nowe - lub przejete z przesztosci - normy kulturowe i teologiczne, ktore wymagaja wnikliwego
rozeznania przez Magisterium Kosciota.

Niektore teorie etyczne, zwane "teologicznymi ", wysuwaja na czoto zgodnos¢ ludzkich czynéw z celami, do ktorych
zmierza dziatajacy podmiot i z warto$ciami, ktore on przez swe dziatanie chce osiagnac. Kryteria oceny stusznosci
moralnej dziatania sa formutowane w oparciu o bilans pozamoralnych czy przedmoralnych dobr, bedacych
nastgpstwem dziatania i odpowiadajacych im pozamoralnych czy przedmoralnych wartosci. Wedtug niektorych,
okreslone postgpowanie miatoby by¢ stuszne lub niestuszne w zaleznosci od tego, czy jest ono w stanie wytworzyc,
jako swoj skutek, stan rzeczy lepszy dla wszystkich 0sob, ktorych dotyka: postgpowanie bytoby zatem stuszne w
miar¢ "maksymalizowania" dobra, a "minimalizowania" zta.

Wielu moralistow katolickich, zwolennikow tego kierunku, stara si¢ przy tym odcigé¢ od utylitaryzmu i
pragmatyzmu, oceniajacych moralno$¢ ludzkich czynow bez odwotywania si¢ do prawdziwego ostatecznego celu
cztowieka. Stusznie uwazajg oni, ze nalezy poszukiwaé coraz bardziej przekonujacych argumentoéw racjonalnych dla
usprawiedliwienia wymogow i uzasadnienia norm zycia moralnego. To poszukiwanie jest uprawnione i konieczne,
jako ze porzadek moralny, ustanowiony przez prawo naturalne, jest zasadniczo dost¢pny dla ludzkiego rozumu.
Poszukiwanie to odpowiada tez potrzebom dialogu i wspotpracy z niekatolikami i niewierzacymi, zwlaszcza w
spoteczenstwach pluralistycznych.

75. Jednakze proby wypracowania tego rodzaju racjonalnej moralnosci, nazywanej tez czasem "moralnoscia
autonomiczng", prowadza nieraz do falszywych rozwigzan, wynikajacych zwlaszcza z niewlasciwego rozumienia
przedmiotu dziatania moralnego. Niektorzy nie doceniaja w sposob dostateczny znaczenia faktu, ze wola jest
zaangazowana w konkretne wybory, ktorych sama dokonuje: to od nich zalezy odtad jej moralna dobro¢ i jej
przyporzadkowanie ostatecznemu celowi osoby. Inni zndéw czerpig inspiracj¢ z koncepcji wolnosci, ktora nie bierze
pod uwage rzeczywistych warunkow jej funkcjonowania, jej obiektywnego zwigzku z prawda o dobru, ani tez faktu,
ze okresla si¢ ona poprzez decyzje dotyczace konkretnych czynow. Tak wigc - wedhug tych teorii - wolna wola ani
nie bylaby moralnie podlegla okreslonym powinno$ciom, ani tez nie bytaby ksztattowana przez wtasne akty wyboru,
cho¢ zarazem miataby pozostawa¢ odpowiedzialna za swoje czyny i za ich konsekwencje. "Teologizm" ten, jako
metoda odkrywania norm etycznych, bywa - wedtug terminologii zapozyczonych od réznych nurtéw myslowych -
okreslany takze mianem "konsekwencjonalizmu" lub "proporcjonalizmu". Pierwszy, usituje formutowac kryteria
stusznosci okreslonego dzialania analizujac przewidywane skutki realizacji konkretnego wyboru. Drugi natomiast,
poréwnujac wartosci i dobra osiagnigte, koncentruje si¢ raczej na proporcji pomi¢dzy skutkami dobrymi i ztymi,
majac na wzgledzie "wigksze dobro" lub "mniejsze zto", ktorego zaistnienie jest mozliwe w danej sytuacji.

Chociaz teologiczne teorie etyczne (proporcjonalizm, konsekwencjalizm) przyznaja, ze warto§ci moralne
wyznaczane sg przez rozum i Objawienie, to jednak nie uwazaja, ze istnieja absolutnie zakazane sposoby
postepowania, czyli takie; ktore w kazdych okolicznosciach i w kazdej kulturze sprzeciwiajg si¢ tymze wartosciom.
Podmiot dziatajacy bylby, owszem, odpowiedzialny za realizacj¢ wartosci, do ktorych zmierza, ale bylby nim
dwojako: z jednej strony warto$ci czy dobra wchodzace w sktad ludzkiego czynu nalezalyby mianowicie do



porzadku moralnego (a to ze wzgledu na swe odniesienie do wartosci $cisle moralnych, takich jak mitos¢ Boga,
zyczliwo$¢ wzgledem blizniego, sprawiedliwos¢ itd.), z drugiej za$ strony nalezatyby do porzadku przedmoralnego,
zwanego takze pozamoralnym lub fizycznym czy ontycznym (a to ze wzgledu na odniesienie do korzysci i szkod,
jakich doznaje zarowno osoba dziatajaca, jak i inne osoby, dotknigte skutkami jej czynu, jak na przyktad zdrowie lub
okaleczenie, integralno$¢ fizyczna, zycie, Smier¢, utrata dobr materialnych itd.). W §wiecie, w ktorym dobro jest
jakoby zawsze zmieszane ze ztem, a kazdemu dobremu skutkowi towarzysza skutki zte, moralno$¢ danego czynu
oceniatoby si¢ w sposob zroznicowany: o jego "dobroci" moralnej decydowataby intencja podmiotu odnoszaca si¢ do
dobr moralnych, o jego "stusznosci" natomiast decydowalaby ocena przewidywalnych skutkow i konsekwencji oraz
ich wzajemna proporcja. W wyniku tego konkretne czyny mozna by okresli¢ jako "stuszne" albo "niestuszne", co
jednak nie pozwalatoby orzec, ze wola osoby, ktora czyny te spelnia, jest juz przez to samo moralnie "dobra" lub
"zta". W ten sposob czyn sprzeczny z powszechng norma negatywna, nawet gdy bezposrednio narusza dobra
uwazane za przedmoralne, mogtby by¢ uznany za moralnie dopuszczalny, jesli intencja podmiotu, uksztalttowana w
drodze "odpowiedzialnej" refleksji nad dobrami zaangazowanymi w konkretne dziatanie, odnositaby si¢ do wartosci
moralnej, uznanej w danej okolicznosci za decydujaca.

Ocena konsekwencji czynu, oparta na proporcjach migdzy czynem a jego skutkami oraz migdzy samymi skutkami,
odnositaby si¢ wyltacznie do porzadku przedmoralnego. O jako$ci moralnej czynow, czyli o ich dobroci lub ztu,
miataby decydowac¢ wylacznie wierno$¢ osoby wzgledem najwyzszych wartosci, takich jak mitos¢ i roztropnosc,
cho¢ wierno$¢ ta niekoniecznie musi wyklucza¢ wybory sprzeczne z pewnymi szczegotowo zdeterminowanymi
normami moralnymi. Takze w powaznej materii te ostatnie nalezaloby traktowac jako zawsze relatywne i
dopuszczajace wyjatki normy operatywne.

W tej perspektywie §wiadome przyzwolenie na pewne czyny, wedlug tradycyjnej moralnosci uznane za niegodziwe,
nie musialoby zaklada¢ obiektywnego zta moralnego.

Przedmiot §wiadomego aktu

76. Teorie te moga trafia¢ do przekonania dzigki swemu pokrewienstwu z naukowym sposobem myslenia, ktory
stusznie dazy do uporzadkowania roznych form aktywnosci technicznej i ekonomicznej na zasadzie rachunku
kosztow i zyskow, dziatania i skutkow. Pragna one uwolni¢ cztowieka od wigzéw moralnosci przymusu,
woluntarystycznej i arbitralnej, ktéra moze si¢ wydawac nieludzka.

Tego rodzaju teorie sprzeciwiaja si¢ jednak nauczaniu Kos$ciota, kiedy przypisuja sobie zdolnos¢ usprawiedliwienia -
to znaczy uznania za moralnie dobre - $wiadomych decyzji, ktore prowadza do czynéw sprzecznych z przykazaniami
prawa Bozego i naturalnego.

Teorie te nie moga powotywac si¢ na tradycje katolickiej moralnosci: chociaz jest prawda, ze w tej tradycji
rozwingta si¢ kazuistyka analizujaca w niektorych konkretnych sytuacjach wigksze mozliwosci zaistnienia dobra, to
jednak nalezy podkresli¢, ze dotyczylo to tylko wypadkow, w ktorych prawo byto niepewne, i dlatego postgpowanie
takie nie podawato w watpliwos$¢ absolutnej waznosci przykazan moralnych negatywnych, obowigzujacych bez
wyjatku.

Wierni maja obowiazek uznawac i zachowywacé szczegétowe normy moralne, ogloszone i nauczane przez Kosciot w
imi¢ Boga, Stworcy i Panal25. Kiedy apostot Pawet stwierdza, ze przykazanie mitowania blizniego jak siebie
samego, stanowi wypelnienie catego prawa (por. Rz 13, 8"10), nie ostabia znaczenia przykazan, ale raczej je
potwierdza, ukazuje bowiem ich wymogi i ich powagg. Mitos¢ Boga i mito$¢ blizniego jest nieodtaczna od
zachowywania przykazan Przymierza odnowionego przez krew Chrystusa i przez dar Ducha Swietego. Chrzescijanie
szczyca si¢ tym, ze sluchaja raczej Boga niz ludzi (por. Dz 4, 19; 5, 29), co gotowi sa poswiadczy¢ nawet
mgczenstwem, jak to uczynili Swigci i Swigte Starego i Nowego Testamentu, ktorzy zashuzyli sobie na to miano,
poniewaz woleli odda¢ zycie raczej niz dokona¢ jakiego$ czynu sprzecznego z wiarg lub cnota.

77. Aby sformutowac racjonalne kryteria stusznej decyzji moralnej, omawiane tu teorie biorg pod uwagg intencje i
konsekwencje ludzkiego dziatania. Z pewnoscia nalezy przywiazywac wielkie znaczenie zarowno do intencji - czego
stanowczo zada Jezus, przeciwstawiajac si¢ otwarcie uczonym w Pismie i faryzeuszom, ktoérzy tworzyli drobiazgowe
przepisy odnosnie do pewnych uczynkow zewngtrznych, a nie zwazali na to, co dzieje si¢ w sercu cztowieka (por.
Mk 7,20"21; Mt 15, 19) - jak i do nastgpstw okreslonego czynu, czyli do dobra, ktore spetnit i zta, ktorego uniknat.
Chodzi tu 0 wymoég odpowiedzialnosci. Jednakze sama ocena konsekwencji, podobnie jak intencji, to za mato, by
orzec o moralnej jakosci konkretnego wyboru. Rozwazanie dobrych i ztych skutkow, jakie prawdopodobnie
przyniesie dane dziatanie, nie jest wlasciwa metoda, ktora pozwolitaby orzec, czy wybor okre§lonego postgpowania
jest "wedlug swego rodzaju" lub "sam w sobie" moralnie dobry czy zty, dozwolony czy niedozwolony.
Przewidywalne konsekwencje naleza do tych okolicznosci czynu, ktore wprawdzie mogg zmodyfikowaé powage
ztego czynu, ale nie moga zmieni¢ jego rodzaju moralnego.

Kazdy zreszta do§wiadcza trudnosci, a wlasciwie niemozliwo$ci oceny wszystkich konsekwencji wtasnych czynow
oraz wszystkich ich dobrych i ztych skutkow, zwanych przedmoralnymi: wyczerpujaca i racjonalna kalkulacja nie
jest tu mozliwa. Jak zatem nalezy okresla¢ proporcje, jesli opieraja si¢ one na ocenie, ktorej kryteria pozostaja
niejasne? Czyz mozna uzasadni¢ jakie$ absolutne zobowigzanie, powotujac si¢ na tak watpliwe kalkulacje?

78. Moralno$¢ ludzkiego czynu zalezy przede wszystkim i zasadniczo od przedmiotu rozumnie wybranego przez
swiadoma wolg, czego dowodzi takze wnikliwa i do dzi§ aktualna analiza §w. Tomaszal26. Aby okresli¢ przedmiot



danego czynu, decydujacy o jego jakosci moralnej, nalezy przyjac perspektywe osoby dzialajacej. Przedmiot aktu
chcenia stanowi bowiem czyn wybrany w sposob wolny. O ile jest on zgodny z porzadkiem rozumu, sprawia, ze wola
jest dobra, doskonali nas moralnie i uzdalnia do rozpoznania naszego ostatecznego celu w doskonalym dobru, w
pierwotnej mitosci. Za przedmiot okreslonego aktu moralnego nie mozna zatem uznac jakiego$ procesu czy
wydarzenia nalezacego wytacznie do porzadku fizycznego i godnego uwagi tylko dlatego, ze wywoluje okreslony
stan rzeczy w $wiecie zewnetrznym. Przedmiot ten jest wszak bezposrednim celem $wiadomego wyboru, ktory
okresla akt chcenia osoby dziatajacej. W tym sensie, jak czytamy w Katechizmie Kosciota Katolickiego, "istnieja
konkretne zachowania, ktorych wybor jest zawsze btedem, poniewaz prowadzi do nieporzadku woli, to znaczy do zla
moralnego"127. "Zdarza si¢ czgsto - pisze znowu Akwinata - ze czlowiek dziata w dobrej intencji, ale bez
duchowego pozytku, poniewaz zabrakto mu prawej woli; dzieje si¢ tak wowczas, gdy na przyktad kto$ kradnie, aby
nakarmi¢ biednego: w tym przypadku, chociaz intencja jest dobra, brakuje prawosci woli. W konsekwencji, nie
mozna usprawiedliwi¢ zadnego ztego czynu dokonanego w dobrej intencji: A czyz mamy (jak nas powtarzajg i jak
niektorzy powiadaja, ze moéwimy) czyni¢ zle rzeczy, aby z nich wyszty dobre? Potgpienie takich jest sprawiedliwe
(por. Rz 3, 8)"128.

Powodem zas, dla ktérego nie wystarcza dobra intencja, ale musi za nig i$¢ prawidtowy wybor czynow, jest fakt, ze
ludzki czyn zalezy od swego przedmiotu, to znaczy od tego, czy moze on zosta¢ skierowany ku Bogu, ku Temu,
"ktéry sam jest dobry", i czy w ten sposob prowadzi osobe¢ ku doskonatosci. Czyn jest zatem dobry, jesli jego
przedmiot odpowiada dobru osoby przez to, ze uwzglednia dobra, ktore sa dla niej istotne z punktu widzenia
moralnego. Tak wigc etyka chrzescijaniska, cho¢ zwraca szczegdlna uwage na przedmiot moralny, nie lekcewazy
wewnetrznej "teleologii" dziatania, to znaczy jego ukierunkowania ku prawdziwemu dobru osoby, ale uznaje, ze
dazenie do dobra jest prawdziwe tylko pod warunkiem poszanowania istotnych elementéw ludzkiej natury. Ludzki
czyn, dobry ze wzgledu na swdj przedmiot, jest zarazem przyporzadkowany ostatecznemu celowi. Ten sam czyn
osiaga nastgpnie swa ostateczng i istotng doskonato$¢, gdy wola rzeczywiscie zwraca go ku Bogu poprzez mitos¢. W
tym sensie Patron moralistow i spowiednikow naucza: "nie wystarczy spetniaé¢ dobre uczynki, trzeba jeszcze spetniaé
je dobrze. Aby za$ nasze czyny byly dobre i doskonate, musimy je spetnia¢ jedynie z tag mysla, by podobac sig
Bogu"129.

"Zto wewngetrzne": nie wolno czyni¢ zta, aby uzyska¢ dobro (por. Rz 3, 8)

79. Nalezy zatem odrzuci¢ tez¢ wtasciwa dla teorii teologicznych i proporcjonalistycznych, wedle ktorej nie mozna
uznaé, jako moralnie ztego ze wzgledu na swoj rodzaj - swoj "przedmiot" - §wiadomego wyboru pewnych
okreslonych czynow i zachowan nie uwzgledniajac intencji, ktora kierowata tym wyborem, lub catoksztattu
przewidywalnych konsekwencji, jakie akt ten ma dla wszystkich zainteresowanych osob.

Pierwszym i decydujacym elementem oceny moralnej jest przedmiot ludzkiego czynu, ktory decyduje o tym, czy
mozna go przyporzadkowac ostatecznemu dobru i celowi, ktorym jest Bog. To przyporzadkowanie rozum dostrzega
w samym bycie cztowieka, rozpatrywanego w §wietle calej prawdy o nim, czyli w jego naturalnych sktonnosciach,
jego dazeniach i celach, majacych zawsze takze wymiar duchowy: to wtasnie one stanowig tres¢ prawa naturalnego,
a wigc tego uporzadkowanego zespotu "dobr dla osoby", ktore stuza "dobru osoby" - dobru, jakim jest ona sama i jej
doskonato$¢. Tych tez dobr strzega przykazania, w ktorych wedtug $w. Tomasza zawarte jest cate prawo
naturalne130.

80. Dzigki $wiadectwu rozumu wiemy jednak, ze istnieja przedmioty ludzkich aktow, ktorych nie mozna
przyporzadkowac¢ Bogu, poniewaz s3 one radykalnie sprzeczne z dobrem osoby, stworzonej na Jego obraz.
Tradycyjna nauka moralna Kosciola méwi o czynach, ktore sg "wewngtrznie zle" (intrinsece malum): sg zte zawsze i
same z siebie, to znaczy ze wzglgedu na swoj przedmiot, a niezaleznie od ewentualnych intencji osoby dziatajacej i
od okoliczno$ci. Dlatego nie umniejszajac w niczym wptywu okolicznosci, a zwlaszcza intencji na moralng jako$¢
czynu, Kosciot naucza, ze "istnieja akty, ktore jako takie, same w sobie, niezaleznie od okolicznos$ci, sa zawsze
wielka niegodziwos$cig ze wzgledu na przedmiot"131. Sam Sobor Watykanski I, méwiac o szacunku naleznym
ludzkiej osobie, wymienia wiele przyktadow takich czynow: "Wszystko, co godzi w samo zycie, jak wszelkiego
rodzaju zabojstwa, ludobojstwa, spedzanie ptodu, eutanazja i dobrowolne samobojstwo; wszystko, cokolwiek narusza
catos¢ osoby ludzkiej, jak okaleczenia, tortury zadawane ciatu i duszy, wysitki w kierunku przymusu psychicznego;
wszystko, co ubliza godnosci ludzkiej, jak nieludzkie warunki zycia, arbitralne aresztowania, deportacje,
niewolnictwo, prostytucja, handel kobietami i mtodzieza, a takze nieludzkie warunki pracy, w ktorych traktuje si¢
pracownikow jak zwykte narzedzia zysku, a nie jak wolne, odpowiedzialne osoby; wszystkie te i tym podobne
sprawy i praktyki sa czyms haniebnym; zakazaja cywilizacj¢ ludzka, bardziej hanbig tych, ktorzy si¢ ich
dopuszczaja, niz tych, ktérzy doznaja krzywdy i sa jak najbardziej sprzeczne z czcia nalezng Stworcy"132.

Na temat czynow wewngetrznie ztych, zwigzanych z praktykami antykoncepcyjnymi, poprzez ktore akt matzenski
zostaje z rozmystem pozbawiony plodnosci, Pawet VI naucza: "W rzeczywistosci (...) chociaz wolno niekiedy
tolerowa¢ mniejsze zto moralne dla uniknigcia jakiegos zta wigkszego lub dla osiagnigcia wigkszego dobra, to jednak
nigdy nie wolno, nawet dla najpowazniejszych przyczyn, czyni¢ zta, aby wynikto z niego dobro. Innymi stowy, nie
wolno wzig¢ za przedmiot pozytywnego aktu woli tego, co ze swej istoty narusza fad moralny - a co tym samym
nalezy uzna¢ za niegodne cztowieka - nawet w wypadku, jesli zostaje to dokonane w zamiarze zachowania lub
pomnozenia dobr poszczegolnych ludzi, rodzin lub spoleczenstwa"133.



81. Nauczajac o istnieniu czynéw wewnetrznie ztych, Kosciot opiera si¢ na doktrynie Pisma Swigtego. Apostot
Pawel stwierdza stanowczo: "Nie tudZcie si¢! Ani rozpustnicy, ani balwochwalcy, ani cudzotoznicy, ani rozwigzli,
ani me¢zezyzni wspoltzyjacy z soba, ani ztodzieje, ani cheiwi, ani oszczercy, ani zdziercy nie odziedzicza krolestwa
Bozego" (1 Kor 6, 9"10).

Jesli czyny sa wewnegtrznie zte, dobra intencja lub szczego6lne okolicznosci moga tagodzi¢ ich zlo, ale nie moga go
usungé: sg to czyny "nieodwracalnie" zle, same z siebie i same w sobie niezdatne do tego, by je przyporzadkowac
Bogu i dobru osoby: "Jesli czyny sg same z siebie grzechami. (vum iam opera ipsa peccata sunt) - pisze $w. Augustyn
- jak na przyktad kradziez, cudzotostwo, bluznierstwo lab tym podobne, to kt6z o$mielitby si¢ twierdzi¢, ze gdy
dokonane zostaja dla dobrych powoddw (causis bonis), nie sg juz grzechami lub - co jeszcze bardziej nielogiczne - s3
grzechami usprawiedliwionymi?"134.

Tak wigc okolicznosci lub intencje nie zdotajg nigdy przeksztalci¢ czynu ze swej istoty niegodziwego ze wzgledu na
przedmiot w czyn "subiektywnie" godziwy lub taki, ktorego wybor mozna usprawiedliwic.

82. Intencja zreszta jest dobra, gdy ma na celu prawdziwe dobro cztowieka, widziane w perspektywie jego
ostatecznego celu. Natomiast czyny, ktorych przedmiot nie moze by¢ przyporzadkowany Bogu i jest "niegodny
ludzkiej osoby", zawsze i w kazdym wypadku sprzeciwiajag si¢ temu dobru. W tym sensie przestrzeganie norm, ktore
zakazuja tych czynoéw i obowiazujg semper et pro semper, to znaczy nie dopuszczaja zadnych wyjatkow, nie tylko
nie ogranicza dobrej intencji, ale stanowi wrecz jej fundamentalny wyraz.

Doktryna o przedmiocie czynu jako zrodle moralno$ci stanowi autentyczny wyraz biblijnej moralnosci Przymierza i
przykazan, mitosci i cnot. Moralna jakos¢ ludzkiego dziatania zalezy od tej wiernosci przykazaniom, wyrazajacej
postuszenstwo 1 mitos¢. Wiasnie dlatego - powtorzmy - nalezy odrzuci¢ jako btedna opinig, ktora uwaza za
niemozliwg ocen¢ moralng $wiadomych wyboréw pewnych zachowan lub okreslonych czynéw jako moralnie ztych
ze wzgledu na ich rodzaj, jesli nie uwzgledni si¢ intencji, ktora kierowala ich wyborem lub catoksztattu
przewidywalnych konsekwencji, jakie dany akt ma dla wszystkich zainteresowanych osob. Bez tego rodzaju
racjonalnego okreslenia moralnosci ludzkiego dziatania niemozliwe byloby utrzymanie "obiektywnego porzadku
moralnego"135 i ustalenie jakiejkolwiek tre§ciowo okreslonej normy moralnej, ktora obowigzywataby bez wyjatkow;
to za$ przynosiloby szkod¢ ludzkiemu braterstwu i prawdzie o dobru, a zarazem ostabiato wspolnote Kosciota.

83. Jak wida¢, w zagadnieniu moralnej jakosci ludzkich czynow, a zwlaszcza w problemie istnienia czynow
wewngetrznie ztych koncentruje si¢ w pewnym sensie sam problem cztowieka, prawdy o nim oraz konsekwencji
moralnych, jakie z niej wyptywaja. Uznajac i gltoszac istnienie wewngtrznego zta okreslonych czynow ludzkich,
Kosciot dochowuje wiernosci integralnej prawdzie o cztowieku, a tym samym okazuje szacunek cztowiekowi i
pomaga mu wzrasta¢ w jego godnos$ci i powotaniu. W konsekwencji Kosciol musi odrzuci¢ przedstawione wyzej
teorie, ktore sprzeciwiajg si¢ tej prawdzie.

Istnieje jednak potrzeba, Bracia w Biskupstwie, bysmy nie poprzestawali jedynie na przestrzeganiu wiernych przed
btgdami i niebezpieczenstwami pewnych teorii etycznych. Musimy przede wszystkim ukazywac urzekajacy blask tej
prawdy, ktora jest sam Jezus Chrystus. W Nim, ktory jest Prawda (por. J 14, 6), czlowiek moze w pelni zrozumiec¢ i
doskonale wypetniaé, poprzez dobre czyny, swoje powotanie do wolnosci w postuszenstwie prawu Bozemu,
zawartemu w przykazaniu mitosci Boga i blizniego. To whasnie sprawia dar Ducha Swietego, Ducha prawdy,
wolnosci i mitosci: dzigki Niemu prawo zostaje zapisane w naszym wngtrzu, tak ze mozemy je postrzegac i
przezywac jako dynamike prawdziwej osobowej wolnosci: "doskonate Prawo, Prawo wolnosci" (Jk 1, 25).

Rozdziat 111

"By nie zniweczy¢ Chrystusowego Krzyza" (1Kor 1, 17)
Dobro moralne w zyciu Kosciota i §wiata

"Ku wolnosci wyswobodzit nas Chrystus" (Ga 5, 1)

84. Podstawowym zagadnieniem, do ktérego wspomniane wyzej teorie moralne przywiazuja szczegdlng wagg, jest
kwestia relacji migdzy wolnoscia cztowieka a prawem Bozym, a ostatecznie relacji migdzy wolnoscig a prawda.
Wedtug wiary chrzescijanskiej i nauki Kosciota "tylko wolnos¢ podporzadkowana Prawdzie prowadzi osobg ludzka
ku jej autentycznemu dobru. Dobrem osoby jest istnienie w Prawdzie i czynienie Prawdy"136,

Konfrontacja stanowiska Kosciota z dzisiejsza sytuacja spoleczng i kulturowg pozwala natychmiast dostrzec, ze
wlasnie wokot tej zasadniczej kwestii powinna skupi¢ si¢ intensywna praca duszpasterska samego Kosciota:
"$wiadomos¢ tej podstawowej relacji: Prawda - Dobro - Wolno$¢ zanikta na znacznym obszarze wspotczesne;j
kultury, dlatego dopomozenie cztowiekowi w odnalezieniu tej swiadomosci stanowi dzisiaj jeden z wymogow misji
Kosciota, pelnionej dla zbawienia $wiata. Coz to jest prawda? - to pytanie Pitata takze dzi$ nurtuje pelnego
niepewnosci cztowieka, ktory czgsto nie wie, kim jest, skad pochodzi, dokad zmierza. Dlatego nierzadko jestesmy
swiadkami zastraszajacych przyktadow postepujacej autodestrukcji osoby ludzkiej. Niektore panujgce opinie
stwarzaja wrazenie, ze nie ma juz takiej wartosci moralnej, ktorg nalezy uznawac za niezniszczalng i absolutng. Na
oczach wszystkich okazuje si¢ pogard¢ wobec ludzkiego zycia - juz pocze¢tego, a jeszcze nie wydanego na $wiat;
nieustannie narusza si¢ podstawowe prawa osoby; niegodziwie niszczy si¢ dobra niezbedne dla ludzkiego zycia. Co
gorsza, cztowiek juz nie jest przekonany, ze tylko w prawdzie moze znalez¢ zbawienie. Podaje si¢ w watpliwosé



zbawcza moc prawdy, pozostawiajac samej wolnosci, oderwanej od wszelkich obiektywnych uwarunkowan, zadanie
samodzielnego decydowania o tym, co dobre, a co zte. Relatywizm ten przeniesiony na grunt teologii prowadzi do
braku ufnos$ci w madros$¢ Boga, ktory poprzez prawo moralne kieruje czlowiekiem. Nakazom tego prawa moralnego
przeciwstawia si¢ tak zwane konkretne sytuacje i w gruncie rzeczy nie zwaza si¢ juz na to, ze prawo Boze zawsze
pozostaje jedynym prawdziwym dobrem czlowieka"137.

85. Zadanie oceny tych teorii etycznych przez Kosciol nie polega tylko na ujawnianiu i odrzucaniu ich btgdow, ale
ma tez cel pozytywny: nalezy mianowicie z wielka milo$cia pomaga¢ wiernym w formacji sumienia, tak by wydajac
sady i ksztaltujac decyzje, kierowato si¢ prawda, do czego wzywa apostol Pawel: "Nie bierzcie wigc wzoru z tego
$wiata, lecz przemieniajcie si¢ przez odnawianie umyshu, abyscie umieli rozpozna¢, jaka jest wola Boza: co jest
dobre, co Bogu przyjemne i co doskonale" (Rz 12, 2). Oparciem dla tego dzieta Kosciota, stanowiacym "sekret" jego
skutecznosci formacyjnej, sa nie tyle wypowiedzi doktrynalne czy pasterskie wezwania do czujnosci, ile nieustanne
wpatrywanie si¢ w Chrystusa Pana. Kosciot kazdego dnia wpatruje si¢ z niestabnaca mitoscia w Chrystusa, w petni
$wiadom, ze tylko w Nim znalez¢ moze prawdziwe i ostateczne rozwigzanie problemu moralnego.

Zwtaszcza w Chrystusie ukrzyzowanym znajduje Kosciol odpowiedz na nurtujace dzis$ tak wielu ludzi pytanie o to,
czy postuszenstwo wobec uniwersalnych i niezmiennych norm moralnych moze wyraza¢ szacunek dla jedynosci i
niepowtarzalnos$ci kazdej ludzkiej osoby i nie zagraza¢ jej wolnosci i godnosci. Kosciot ma taka sama swiadomosé
otrzymanej misji jak apostol Pawet: "Postat mnie Chrystus, (...) abym glosit Ewangelig, i to nie w madrosci stowa, by
nie zniweczyé Chrystusowego krzyza (...) my glosimy Chrystusa ukrzyzowanego, ktory jest zgorszeniem dla Zydow
a ghupstwem dla pogan, dla tych zas, ktérzy sa powolani, tak sposrod Zydow, jak i sposréd Grekow, Chrystusem,
moca Boza i madroscig Boza" (1 Kor 1, 17. 23"24). Chrystus ukrzyzowany objawia autentyczny sens wolnosci, w
petni go realizuje poprzez catkowity dar z siebie i powotuje swoich uczniow do udziatu w tej samej wolnosci.

86. Racjonalna refleksja i codzienne dos§wiadczenie obnazajg stabo$¢, jaka znamionuje wolnos$¢ cztowieka. Jest to
wolnoé¢ prawdziwa, ale ograniczona: nie ma absolutnego i bezwarunkowego punktu wyjscia w sobie samej, ale w
warunkach egzystencji, wewnatrz ktorych si¢ znajduje i ktore zarazem stanowia jej ograniczenie i szansg. Jest to
wolno$¢ istoty stworzonej, a wigc wolno$¢ dana, ktorg trzeba przyjac niczym kietkujaca dopiero rosling i troszczy¢
si¢ odpowiedzialnie o jej wzrost. Stanowi konstytutywny sktadnik owego wizerunku istoty stworzonej, ktory lezy u
podstaw godnos$ci osoby: rozbrzmiewa w niej glos pierwotnego powotania, ktorym Stwoérca wzywa cztowieka do
prawdziwego Dobra, a bardziej jeszcze - poprzez objawienie Chrystusa - do nawigzania przyjazni z Nim, do udziatu
w zyciu samego Boga. Jest zarazem niezbywalnym samoposiadaniem i uniwersalnym otwarciem na wszystko co
istnieje, przez przekroczenie siebie ku poznaniu i mitosci drugiego138. Wolno$¢ jest zatem zakorzeniona w prawdzie
cztowieka i skierowana ku wspolnocie.

Rozum i doswiadczenie mowig nie tylko o stabos$ci ludzkiej wolnosci, ale i o jej dramacie. Czlowiek spostrzega, ze
w jego wolnosci ukryta jest tajemnicza sktonno$¢ do sprzeniewierzania si¢ owemu otwarciu na Prawde i Dobro oraz
ze w rzeczywistosci on sam nader czgsto wybiera raczej dobra skonczone, ograniczone i pozorne. Co wigcej, w
popelnianych przez siebie btedach i w niewtasciwych aktach wyboru odkrywa zaczatki radykalnego buntu, ktory
kaze mu odrzuci¢ Prawde i Dobro i uczyni¢ si¢ absolutng zasadg samego siebie: "Bedziecie jak Bog" (por. Rdz 3, 5).
Wolno$¢ potrzebuje zatem wyzwolenia. Jej wyzwolicielem jest Chrystus: to On "wyswobodzit nas ku wolnosci" (por.
Gas, 1).

87. Chrystus objawia przede wszystkim, ze warunkiem autentycznej wolnosci jest szczere i otwarte uznanie prawdy:
"poznacie prawdg, a prawda was wyzwoli" (J 8, 32)139. To prawda pozwala zachowa¢ wolnos¢ wobec wladzy i daje
moc, by przyja¢ meczenstwo. Potwierdza to Jezus przed Pitatem: "Ja si¢ na to narodzilem i na to przyszedtem na
$wiat, aby da¢ swiadectwo prawdzie" (J 18, 37). Prawdziwi czciciele winni zatem oddawaé Bogu czes¢ "w Duchu i
w prawdzie" (J 4, 23): w ten sposob staja si¢ wolni. Wigz z prawda oraz oddawanie czci Bogu objawia si¢ w Jezusie
Chrystusie jako najglebsze zrodto wolnosci.

Jezus objawia ponadto - i to samym swoim zyciem, a nie tylko stowami - Ze wolnos$¢ urzeczywistnia si¢ przez
mitos¢, to znaczy przez dar z siebie. Ten, ktory mowi: "Nikt nie ma wigkszej mitosci od tej, gdy ktos zycie swoje
oddaje za przyjaciot swoich" (J 15, 13), dobrowolnie idzie na M¢ke (por. Mt 26, 46) i postuszny Ojcu oddaje na
krzyzu zycie za wszystkich ludzi (por. Flp 2, 6"11). Tak wigc kontemplacja Jezusa ukrzyzowanego to gléwna droga,
ktora Kosciot musi podazac kazdego dnia, jesli pragnie w petni zrozumieé, czym jest wolnos¢: darem z siebie w
stuzbie Bogu i braciom. Za$ komunia z Chrystusem ukrzyzowanym i zmartwychwstatym jest niewyczerpanym
zrodtem, z ktorego Kosciot nieustannie czerpie, aby zy¢ w wolnosci, sktadac siebie w darze i stuzy¢. Komentujac
werset z Psalmu 100 [99] Stuzcie Panu z weselem, §w. Augustyn powiada: "W domu Panskim niewolnicy sa wolni.
Wolni, poniewaz shuzba nie naktada przymusu, ale nakazuje mitos¢ (...). Mito$¢ niech ci¢ uczyni shuga, tak jak
prawda uczynita ci¢ wolnym (...). Jeste$ zarazem stuga i wolnym: stuga, poniewaz nim si¢ state$; wolnym, poniewaz
umitowat ci¢ Bog, twoj Stworca; wiecej - jestes wolny, bo mozesz kocha¢ swojego Stworce (...). Jeste$ shuga Pana i
jestes wolny w Panu. Nie szukaj wyzwolenia, ktore oddalitoby ci¢ od domu twego wyzwoliciela!"140.

Tak wigc Kosciot, a w nim kazdy chrzescijanin jest powolany do udziatu w munus regale Chrystusa na krzyzu (por. J
12, 32), w tasce i w postannictwie "Syna Czlowieczego, ktory nie przyszedt, aby Mu stuzono, lecz aby shuzy¢ i da¢
swoje zycie na okup za wielu" (Mt 20, 28)141.

Jezus jest zatem zywa i osobowa synteza doskonalej wolnosci w catkowitym postuszenstwie woli Ojca. Jego



ukrzyzowane ciato to pelne objawienie nierozerwalnej wigzi miedzy wolnoscig a prawda, za$ Jego powstanie z
martwych to najwyzsze §wiadectwo ptodnosci i zbawczej mocy wolnosci przezywanej w prawdzie.

Chodzi¢ w $wiattosci (por. 1J 1, 7)

88. Wzajemne przeciwstawienie, czy wrecz radykalne rozerwanie wig¢zi migdzy wolnoscia i prawda, jest
konsekwencja, przejawem i dopetnieniem innej, jeszcze bardziej niebezpiecznej i szkodliwej dychotomii - tej
mianowicie, ktora oddziela wiar¢ od moralnosci.

Rozdziat ten stanowi jedng z najpowazniejszych trosk duszpasterskich Kosciota w sytuacji szerzacego si¢
sekularyzmu, w ktorym wielu - zbyt wielu - ludzi mysli i zyje tak, "jak gdyby Bog nie istnial". Stajemy tu wobec
mentalnosci, ktorej oddziatywanie, cz¢sto giebokie, rozlegte i wszechobecne, wplywa na postawy i zachowania
samych chrzescijan i sprawia, ze ich wiara traci Zywotno$¢ oraz wtasciwa jej oryginalnos¢ jako nowa zasada
myslenia i dziatania w zyciu osobistym, rodzinnym i spotecznym. W rzeczywistosci kryteria sadow i wyborow,
stosowane przez samych wierzacych, ktorzy zyja w Srodowisku kultury w duzym stopniu zdechrystianizowanej,
okazuja si¢ czg¢sto obce Ewangelii lub nawet z nig sprzeczne.

Istnieje zatem pilna potrzeba, by chrzescijanie ponownie odkryli nowo$¢ swej wiary oraz jej moc osadzania kultury
dominujacej w ich srodowisku: "Niegdys$ bowiem byliscie ciemno$cia - napomina nas apostot Pawet - lecz teraz
jestescie $wiattoscig w Panu: postepujcie jak dzieci §wiattosci! Owocem bowiem $wiattosci jest wszelka prawosc i
sprawiedliwos$é, i prawda. Badajcie, co jest mite Panu. I nie miejcie udzialu w bezowocnych czynach ciemnosci, a
raczej pi¢tnujac, nawracajcie (...). Baczcie wigc pilnie, jak postepujecie: nie jako niemadrzy, ale jako madrzy.
Wyzyskujcie chwile sposobna, bo dni sg zte" (Ef 5, 8"11. 15"16; por. 1 Tes 5, 4"8).

Trzeba ponownie odnalez¢ i ukaza¢ prawdziwe oblicze chrzedcijanskiej wiary, ktora nie jest jedynie zbiorem tez
wymagajacych przyjecia i zatwierdzenia przez rozum. Jest natomiast poznaniem Chrystusa w wewn¢trznym
doswiadczeniu, zywa pamigcia o Jego przykazaniach, prawda, ktorg trzeba zy¢. Stowo zreszta jest prawdziwie
przyjete dopiero wowczas, gdy wyraza si¢ w czynach i urzeczywistnia w praktyce. Wiara to decyzja, ktora angazuje
calg egzystencje. Jest spotkaniem, dialogiem, komunig mitosci i zycia migdzy wierzacym a Jezusem Chrystusem:
Droga, Prawdg i Zyciem (por. J 14, 6). Prowadzi ona do aktu zaufania i zawierzenia Chrystusowi i pozwala nam zy¢
tak, jak On zyt (por. Ga 2, 20), to znaczy mitujgc ponad wszystko Boga i braci.

89. Wiara posiada rowniez wymiar moralny: jest zrodtem zgodnego z nig zZyciowego zaangazowania i zarazem
takiego zaangazowania si¢ domaga. Obejmuje i wydoskonala przyjecie i zachowywanie Bozych przykazan. Jak pisze
ewangelista Jan: "Bog jest Swiatloscia, a nie ma w Nim zadnej ciemnosci. Jezeli méwimy, ze mamy z Nim
wspotuczestnictwo, a chodzimy w ciemnosci, klamiemy i nie postgpujemy zgodnie z prawda (...); po tym za$
poznajemy, ze Go znamy, jezeli zachowujemy Jego przykazania. Kto mowi: Znam Go , a nie zachowuje Jego
przykazan, ten jest ktamca i nie ma w nim prawdy. Kto za§ zachowuje Jego nauke, w tym naprawde mito$¢ Boza jest
doskonata. Po tym wlasnie poznajemy, ze jesteSmy w Nim. Kto twierdzi, ze w Nim trwa, powinien rowniez sam
postgpowac tak, jak On postgpowat" (1J 1, 5"6; 2, 3"6).

Poprzez zycie moralne wiara staje si¢ "wyznaniem", nie tylko wobec Boga, ale takze przed ludzmi: staje si¢
$wiadectwem. Jezus powiedzial: "Wy jestescie §wiattem §wiata. Nie moze si¢ ukry¢ miasto potozone na gorze. Nie
zapala si¢ tez §wiatla i nie stawia pod korcem, ale na §wieczniku, aby $wiecito wszystkim, ktorzy sa w domu. Tak
niech §wieci wasze $wiatlo przed ludzmi, aby widzieli wasze dobre uczynki i chwalili Ojca waszego, ktory jest w
niebie" (Mt 5, 14"16). Uczynki te to przede wszystkim uczynki mitosierdzia (por. Mt 25, 31"46), uczynki prawdziwej
wolnosci, ktora objawia si¢ i realizuje poprzez dar z samego siebie - az po catkowity dar z siebie, jaki ztozyl Jezus,
gdy na krzyzu "umitowat Kosciot i wydat za niego samego siebie" (Ef 5, 25). Swiadectwo Chrystusa jest zrodiem,
wzorem 1 moca $wiadectwa, jakie sktada uczen, powotany, by i$¢ ta sama droga: "Jesli kto chece i$¢ za Mna, niech sig¢
zaprze samego siebie, niech co dnia bierze krzyz swdj i niech Mnie nasladuje”" (Lk 9, 23). Zgodnie z wymogami
ewangelicznego radykalizmu mito$¢ moze doprowadzi¢ wierzacego az do najwyzszego swiadectwa mgczenstwa.
Wskazujac na przyktad Chrystusa umierajacego na krzyzu, $w. Pawet pisze do chrzescijan w Efezie: "Badzcie wigc
nasladowcami Boga, jako dzieci umitlowane i postgpujcie droga mitosci, bo i Chrystus was umitowat i samego siebie
wydat za nas w ofierze i dani na wdzigczng wonnos¢ Bogu" (Ef 5, 1"2).

Mgczenstwo - najwyzsze potwierdzenie nienaruszalnej $wigtosci prawa Bozego

90. Wi¢z miedzy wiarg a moralnos$cig ujawnia w petni swoj blask w bezwarunkowym poszanowaniu
niezaprzeczalnych wymogow wyptywajacych z osobowej godnosci kazdego cztowieka, wymogow chronionych
przez normy moralne, ktore zakazuja bez wyjatku dokonywania czynow wewngetrznie ztych. Powszechnos¢ i
niezmienno$¢ normy moralnej ujawnia, a zarazem stoi na strazy godnosci osobowej, to znaczy nienaruszalnosci
cztowieka, na ktérego obliczu jasnieje blask Bozy (por. Rdz 9, 5"6).

Koniecznos$¢ odrzucenia teorii etycznych "teologicznych" - "konsekwencjalizmu" i "proporcjonalizmu” - ktore
zaprzeczajg istnieniu norm moralnych negatywnych odnoszacych si¢ do okreslonych sposobow postgpowania
obowiazujacych bez wyjatkow, znajduje szczegolnie wyraziste potwierdzenie w chrzeécijanskim meczenstwie, ktore
zawsze bylo i nadal jest obecne w zyciu Kos$ciota.

91. Juz w Starym Przymierzu spotykamy si¢ z godnymi podziwu §wiadectwami wiernosci wobec §wietego prawa
Bozego, az do dobrowolnego przyjecia Smierci. Ich symbolem moze by¢ historia Zuzanny: dwaj niesprawiedliwi
sedziowie, ktorzy groza jej $miercig, poniewaz nie chce ulec ich nieczystym zadzom, styszg odpowiedz: "jestem w



trudnym ze wszystkich stron potozeniu. Jezeli to uczynig, zastuguje na $mier¢; jezeli za$ nie uczynig, nie ujde
waszych rak. Wolg jednak niewinna wpas¢ w wasze r¢ce, niz zgrzeszy¢ wobec Pana" (Dn 13, 22"23). Zuzanna, ktora
wolata "niewinna wpas¢" w rece sedziow, daje swiadectwo nie tylko wiary i zaufania do Boga, ale takze
postuszenstwa wobec prawdy i absolutnych wymogow porzadku moralnego: swoja gotowoscia przyjgcia meczenstwa
glosi, ze nie nalezy czynic¢ tego, co prawo Boze uznaje za zte, aby uzyska¢ w ten sposob jakies dobro. Wybiera dla
siebie "lepszg czastke": przejrzyste, bezkompromisowe §wiadectwo prawdzie dotyczacej dobra oraz §wiadectwo
Bogu Izraela; w ten sposob przez swoje czyny ukazuje §wietos¢ Boga.

Wystepujac u progu Nowego Testamentu, Jan Chrzciciel nie chciat pomija¢ milczeniem prawa Panskiego i nie
zgadzal si¢ na kompromisy ze ztem: dlatego "zycie dat za prawdg i sprawiedliwo$¢" 142, stajac si¢ zwiastunem
Mesjasza takze przez meczenstwo (por. Mk 6, 17"29). I tak "w ciemnos$ciach wigzienia zamknigto tego, ktory
przyszedt, by dawac¢ §wiadectwo o $wiattosci i zastuzyl sobie, by sama $wiattos¢, to jest Chrystus, nazwata go lampa,
co ptonie i $wieci (...), we wlasnej krwi zostat ochrzczony ten, ktoremu dane byto ochrzci¢ Odkupiciela $§wiata"143.
W Nowym Przymierzu napotyka si¢ liczne $wiadectwa uczniow Chrystusa - poczawszy od diakona Szczepana (por.
Dz 6, 8"7. 60) i apostota Jakuba (por. Dz 12, 1"2) - ktorzy umieraja $miercig me¢czenska, aby wyznac swoja wiarg i
mito$¢ do Mistrza i aby si¢ Go nie wyprze¢. Nasladuja w tym Pana Jezusa, ktory wobec Kajfasza i Pitata "ztozyt
dobre wyznanie" (1 Tm 6, 13), ofiarg zycia potwierdzajac prawdg swego oredzia. [luz innych niezliczonych
meczennikow wolato raczej wybraé przesladowania i $mier¢ niz wykona¢ batwochwalczy gest okadzenia posagu
wladey (por. Ap 13, 7"10). Wielu z nich odmawiato nawet pozorowania tego aktu kultu, dajac tym samym przyktad,
ze odrzucaja kazdy czyn sprzeczny z miloscia Boga i ze swiadectwem wiary. W duchu postuszenstwa powierzali i
oddali - jak sam Chrystus - swoje zycie Ojcu, ktory mogt ich wybawic¢ od $mierci (por. Hbr 5, 7).

Kosciot ukazuje wiernym przyktady licznych swigtych mezczyzn i kobiet, ktorzy glosili i bronili prawd¢ moralng az
do megczenstwa, albo woleli umrze¢ niz popehi¢ chocby jeden grzech $miertelny. Wyniost ich do chwaty ottarzy, to
znaczy kanonizowat ich §$wiadectwo i publicznie uznat za stuszne ich przekonanie, ze mito$¢ Boga kaze
bezwarunkowo przestrzega¢ Jego przykazan nawet w najtrudniejszych okolicznosciach i nie pozwala ich tamaé
nawet dla ratowania wlasnego zycia.

92. W mgczenstwie, jako potwierdzeniu nienaruszalnosci porzadku moralnego, jasnieje §wigtos¢ prawa Bozego, a
zarazem nietykalno$¢ osobowej godnosci cztowieka, stworzonego na obraz i podobienstwo Boga. Godnosci tej nie
wolno nigdy zbruka¢ ani dziata¢ wbrew niej, nawet w dobrej intencji i niezaleznie od trudnos$ci. Jezus napomina nas
z najwigksza surowoscia: "Coz bowiem za korzys¢ stanowi dla cztowieka zyskac $wiat caty, a swoja dusze utraci¢?"
(Mk 8, 36).

Mgczenstwo odrzuca jako zludne i falszywe wszelkie "ludzkie thumaczenia", jakimi usitowatoby si¢ usprawiedliwié -
nawet w "wyjatkowych" okolicznosciach - akty moralnie zlte ze swej istoty; co wigcej, ujawnia, ze akt taki jest w
istocie pogwatceniem "czlowieczenstwa" cztowieka, i to bardziej nawet w tym, kto go popelnia, niz w tym, kto pada
jego ofiarg144. Mgczenstwo jest wige takze wywyzszeniem doskonatego "czlowieczenstwa" i prawdziwego "zycia"
cztowieka, co poswiadcza $w. Ignacy Antiochenski w stowach skierowanych do chrzescijan Rzymu, gdzie poniost
$mier¢ meczensky: "Wybaczcie mi, bracia. Nie wzbraniajcie zy¢, nie chciejcie, abym umart (...), pozwdlcie chtonaé
$wiatto nieskalane. Gdy je osiagng, bede pelnym cztowiekiem. Pozwolcie mi nasladowa¢ megke mego Boga"145,

93. Meczenstwo to wreszcie wspanialy znak §wietosci Kosciota: wierno$¢ wobec §wietego prawa Bozego,
poswiadczona §miercia, jest uroczystym przepowiadaniem i postuga misyjna, posuni¢ta usque ad sanguinem, aby
blask prawdy moralnej nie zostat przy¢miony w obyczajach i w mentalnosci poszczeg6lnych ludzi i calego
spoleczenstwa. Swiadectwo to ma niezwykla wartosé, poniewaz pomaga unikngé - i to nie tylko w spotecznosci
cywilnej, ale takze wewnatrz samych wspolnot koscielnych - najgrozniejszego niebezpieczenstwa, jakie moze
dotkna¢ cztowieka: niebezpieczenstwa zatarcia granicy migdzy dobrem a ztem, co uniemozliwia budowg i
zachowanie porzadku moralnego jednostek i spoteczno$ci. Mgczennicy, a wraz z nimi wszyscy §wigci Kosciota,
dzigki wymownemu i porywajacemu przyktadowi ich zycia, do glebi przemienionego blaskiem prawdy moralnej,
rzucaja jasny promien $wiatta na kazda epoke dziejow, budzac zmyst moralny. Poprzez swoje swiadectwo dobru staja
si¢ wyrzutem dla tych wszystkich, ktorzy tamia prawo (por. Mdr 2, 12), przypominajac ciagla aktualno$¢ stow
proroka: "Biada tym, ktorzy zto nazywaja dobrem, a dobro ztem, ktorzy zamieniaja ciemnosci na $wiatlo, a swiatto
na ciemnosci, ktorzy przemieniaja gorycz na stodycz, a stodycz na gorycz!" (Iz 5, 20).

Jesli meczenstwo jest najwyzszym $wiadectwem o prawdzie moralnej, do ktorego stosunkowo nieliczni s3 wezwani,
to istnieje takze obowiazek §wiadectwa, ktore wszyscy chrzescijanie winni by¢ gotowi sktada¢ kazdego dnia, nawet
za ceng cierpien i wielkich ofiar. Wobec rozlicznych bowiem trudnosci czy tez w najzwyklejszych okolicznosciach
wymagajacych wiernosci tadowi moralnemu, chrzescijanin jest wezwany, z pomoca taski Bozej wypraszanej na
modlitwie, do heroicznego nieraz zaangazowania, wspierany przez cnot¢ mestwa, dzigki ktorej - jak uczy $w.
Grzegorz Wielki - moze nawet "kocha¢ trudnosci tego $wiata w nadziei wiecznej nagrody"146,

94. Sktadajac to swiadectwo absolutnemu charakterowi dobra moralnego, chrzescijanie nie s osamotnieni: znajduja
potwierdzenie we wrazliwo$ci moralnej ludow i we wszystkich wielkich tradycjach religijnych i madrosciowych
Zachodu i Wschodu, w ktorych takze w sposéb wewnetrzny i tajemniczy dziata Duch Swiety. Dla wszystkich
powinny pozostawa¢ w mocy stowa tacinskiego poety Juwenalia: "Miej to za najwigksza podtos¢, gdy kto$
przedktada zycie nad honor, a pragnac zycie zachowaé, traci racje, dla ktorych warto zy¢"147. Stanowczy glos



sumienia zawsze przypomina cztowiekowi, ze istniejg prawdy i wartosci moralne, dla ktéorych musi by¢ gotow nawet
odda¢ zycie. W wyznawaniu, a nade wszystko w ofierze zycia oddanego za wartosci moralne, Kosciot dostrzega to
samo $wiadectwo o tej prawdzie, ktora jest juz obecna w stworzeniu, a w pelni jasnieje na obliczu Chrystusa:
"poniewaz stoicy - pisze $w. Justyn - wykazali si¢ madroscia przynajmniej w tym, co méwili na temat obyczajow, jak
to zdarza si¢ czasem poetom dzigki ziarnu Stowa zasianego w naturze ludzkiej, zostali - jak wiemy - znienawidzeni i
zabici"148.

Powszechne i niezmienne normy moralne w stuzbie osoby i spoteczenstwa

95. Doktryna Kosciota, a zwlaszcza stanowczo$¢, z jaka broni ona uniwersalnej i wieczystej waznosci norm, ktore
zakazuja aktow ze swej istoty ztych, jest nierzadko oceniana jako przejaw nieprzejednania, ktérego nie sposob
zaakceptowaé, zwlaszcza w niezwykle ztozonych i konfliktowych sytuacjach zycia moralnego dzisiejszego
cztowieka i spoteczenstwa: to nieprzejednanie miatoby si¢ rzekomo sprzeciwia¢ macierzynskiej naturze Kosciota, o
ktorym mowi sie¢, ze okazuje w ten sposob brak wyrozumiatosci i wspotczucia. W rzeczywistosci jednak
macierzynskosci Kosciota nie mozna nigdy odtaczaé¢ od jego misji nauczania, gdyz musi ja zawsze wypetniaé jako
wierna Oblubienica Chrystusa, ktory jest Prawda: "Jako Nauczyciel [Ko$ciot] nieustannie glosi norme¢ moralna (...).
Nie jest bynajmniej autorem tej normy ani jej s¢dzig. Kosciot, postuszny prawdzie, ktora jest Chrystus i ktorego
obraz odbija si¢ w naturze i godnosci osoby ludzkiej, thumaczy norme¢ moralng i przedktada ja wszystkim ludziom
dobrej woli, nie ukrywajac, ze wymaga ona radykalizmu i doskonatosci"149.

W rzeczywisto$ci prawdziwa wyrozumiatos$¢ i szczere wspotczucie muszg oznaczaé mitos¢ do osoby, umitowanie jej
prawdziwego dobra, jej autentycznej wolnosci. Z pewnos$cia nie moze to polega¢ na ukrywaniu lub ostabianiu
prawdy moralnej, lecz na ukazywaniu, ze w swej istocie jest ona promieniowaniem odwiecznej Madrosci Bozej,
objawionej nam w Chrystusie, i stuzba czlowiekowi, ktora pomaga mu wzrasta¢ w wolnosci i dazy¢ do szczescialSO0.
Jednoczes$nie przejrzyste 1 zywe przedstawienie prawdy moralnej winno zawsze uwzgledniac gieboki i szczery
szacunek, ozywiony cierpliwa i ufng mitoscia, jakiej stale potrzebuje cztowiek na swej drodze moralnej, czgsto
ucigzliwej na skutek trudnosci, stabosci 1 bolesnych sytuacji. Kosciot, ktory nigdy nie moze wyrzec si¢ "zasady
prawdy i wiernosci, dla ktorej (...) nie zgadza si¢ nazywac dobra ztem, a zta dobrem"151, winien zawsze czuwac, by
nie zlamac¢ trzciny nadtamanej i nie dogasic¢ tlejacego si¢ knotka (por. 1z 42, 3). Pawet VI napisat: "(...) jesli wybitna
forma mitosci dla dusz jest nie pomniejsza¢ w niczym zbawczej nauki Chrystusa, niechze si¢ ta postawa taczy z
wyrozumiato$cia i miloscia, ktorych przyktad dawal sam Chrystus, rozmawiajac i przestajac z ludzmi. Przyszedtszy
bowiem nie po to, aby §wiat sadzi¢, lecz aby go zbawi¢ (por. J 3, 17), byt On wprawdzie nieprzejednany wobec
grzechu, ale cierpliwy i mitosierny dla grzesznikow"152,

96. Stanowczos¢, z jaka Kosciot broni uniwersalnych i niezmiennych norm moralnych, nie ma bynajmniej na celu
umniejszaé cztowieka, ale stuzy¢ jego prawdziwej wolnosci: skoro nie istnieje wolno$¢ poza prawda lub przeciw
niej, nalezy uznac, ze kategoryczna - to znaczy nie dopuszczajaca ustgpstw ani kompromiséw - obrona absolutnie
niezbywalnych wymogow, jakie wyptywaja z osobowej godnosci cztowieka, jest droga do wolnosci i warunkiem
samego jej istnienia.

Postuga ta jest skierowana ku kazdemu czlowiekowi, postrzeganemu w jedynosci i niepowtarzalnos$ci jego
egzystencji: tylko w postuszenstwie uniwersalnym normom moralnym znajduje cztowiek petne potwierdzenie swojej
jedynosci jako osoba oraz mozliwo$¢ prawdziwego wzrostu moralnego. I wtasnie dlatego postuga ta jest skierowana
ku wszystkim ludziom: nie tylko ku jednostkom, ale takze ku wspdlnocie i ku spoteczenstwu jako takiemu. Normy, o
ktorych mowa, stanowia bowiem solidny fundament i trwatg gwarancje sprawiedliwego i pokojowego wspolzycia
ludzi, a tym samym prawdziwej demokracji, ktéra moze si¢ narodzi¢ i wrasta¢ jedynie dzigki uznaniu réwnosci
wszystkich obywateli, posiadajgcych takie same prawa i obowigzki. Wobec norm moralnych, ktore zabraniaja
popelniania czynow wewngetrznie ztych, nie ma dla nikogo zadnych przywilejow ani wyjatkéw. Nie ma zadnego
znaczenia, czy kto$ jest wladcg §wiata, czy ostatnim "n¢dzarzem" na tej ziemi: wobec wymogow moralnych wszyscy
jestesmy absolutnie réwni.

97. W ten sposob normy moralne, a przede wszystkim normy negatywne, ktore zakazuja zta, ujawniaja swoje
znaczenie i moc zarazem osobowa i wspolnotowa. Bronigc nienaruszalnej osobowej godnosci kazdego czlowieka,
stuza one zachowaniu tkanki ludzkiej spotecznosci oraz jej prawidlowemu i owocnemu rozwojowi. Zwlaszcza
przykazania z drugiej tablicy Dekalogu, o ktorych takze Jezus przypomina ewangelicznemu mtodziencowi (por. Mt
19, 18), stanowia podstawowe zasady zycia kazdego spoteczenstwa.

Te przykazania s3 sformutowane w kategoriach ogdlnych. Jednakze fakt, ze "osoba ludzka jest i powinna by¢ zasada,
podmiotem i celem wszystkich instytucji spotecznych"153, pozwala wyrazi¢ je $cislej i bardziej jednoznacznie w
postaci szczegotowego kodeksu postepowania. Tak wigc elementarne zasady moralne Zycia spolecznego stanowia
podstawe okreslonych wymogow, do ktorych muszg si¢ dostosowaé zardwno wtadze publiczne, jak i obywatele.
Nawet dobre intencje i trudne nieraz okolicznosci nie uprawniaja nigdy wtadz panstwowych ani poszczegolnych
0s0b do tamania fundamentalnych i niezbywalnych praw osoby ludzkiej. Jedynie bowiem moralnos¢, ktora uznaje
normy obowigzujace zawsze 1 wszystkich, bez zadnych wyjatkow, moze stanowic¢ etyczny fundament wspolzycia
spotecznego, zarowno w poszczegodlnych krajach, jak i na ptaszczyznie migdzynarodowe;j.

Moralno$¢ a odnowa zycia spotecznego i politycznego

98. Wobec szerzenia si¢ groznych form niesprawiedliwosci spolecznej i gospodarczej oraz korupcji politycznej, ktore



dotykaja catych krajow i narodow, narasta oburzenie wielkiej rzeszy ludzi, ktorych podstawowe prawa zostaty
podeptane i zniewazone; coraz powszechniejsza i pilniejsza jest tez potrzeba radykalnej odnowy jednostek i
spoteczenstw, zdolnej zapewni¢ sprawiedliwos¢, solidarnos¢, uczciwosé i jawnosce.
Droga, ktorg trzeba przejsc, jest z pewnoscia dluga i ucigzliwa. Liczne i wielkie sa zadania, jakie nalezy podjac, aby
tego rodzaju odnowa stata si¢ mozliwa, takze ze wzgledu na wielorako$¢ i powage przyczyn, ktére rodzg rézne
formy niesprawiedliwosci, istniejace w dzisiejszym $wiecie. Jak jednak uczy nas historia i do§wiadczenie, u podstaw
tych sytuacji nietrudno jest odnalez¢ przyczyny w swej istocie "kulturowe", to znaczy zwigzane z okre§lonymi
wizjami cztowieka, spoteczenstwa i $wiata. W rzeczywistosci istot¢ kwestii kulturowej stanowi zmyst moralny,
ktorego podlozem i wypetnieniem jest zmyst religijny154.
99. Tylko Bog, najwyzsze Dobro, stanowi niewzruszong podstawe i niezastapiony warunek moralnosci, to znaczy
przykazan, zwlaszcza przykazan negatywnych, ktore zabraniaja, zawsze i w kazdym przypadku, postgpowania i
czynow sprzecznych z osobowa godnoscia kazdego cztowieka. Tak wige najwyzsze Dobro i dobro moralne spotykaja
si¢ w prawdzie: w prawdzie Boga Stworcy i Odkupiciela oraz w prawdzie czlowieka przez Niego stworzonego i
odkupionego. Tylko na fundamencie tej prawdy mozna budowac¢ odnowione spoteczenstwo i rozwigza¢ najbardziej
ztozone i powazne problemy, ktore nim wstrzasaja, a przede wszystkim przezwycigzy¢ rozne formy totalitaryzmu,
aby otworzy¢ droge wiodacg ku autentycznej wolnosci osoby. "Totalitaryzm rodzi si¢ z negacji obiektywnej prawdy:
jezeli nie istnieje prawda transcendentna, przez postuszenstwo ktorej czlowiek zdobywa swa petna tozsamosc, to nie
istnieje tez zadna pewna zasada, gwarantujgca sprawiedliwe stosunki pomigdzy ludzmi. Istotnie, ich klasowe,
grupowe i narodowe korzysci nieuchronnie przeciwstawiajg jednych drugim. Jesli si¢ nie uznaje prawdy
transcendentnej, triumfuje sita wtadzy i kazdy dazy do maksymalnego wykorzystania dostgpnych mu srodkow, do
narzucenia wlasnej korzysci czy wlasnych pogladow, nie baczac na prawa innych. (...) Tak wigc nowoczesny
totalitaryzm wyrasta z negacji transcendentnej godnosci osoby ludzkiej, bedacej widzialnym obrazem Boga
niewidzialnego i wlasnie dlatego z samej swej natury podmiotem praw, ktorych nikt nie moze naruszac: ani
jednostka czy grupa, ani tez klasa, nardd lub panstwo. Nie moze tego czyni¢ nawet wigkszo§¢ danego spoteczenstwa,
zwracajac si¢ przeciw mniejszosci, spychajac ja na margines, uciskajac, wyzyskujac, czy usitujac unicestwié"155.
Dlatego nierozerwalny zwiazek prawdy z wolnoscig - ktora wyraza istotng wi¢z mi¢dzy madroscia a wolg Boza - ma
niezwykle donioste znaczenie dla zycia ludzi na plaszczyznie spoleczno ekonomicznej i spoteczno politycznej, jak to
wynika z nauki spotecznej Kosciota, ktora "nalezy (...) do dziedziny (...) teologii, zwlaszcza teologii moralnej"156 -
oraz z jej prezentacji przykazan, ktore rzadza zyciem spotecznym, gospodarczym i politycznym nie tylko w
kategoriach og6lnych postaw, ale takze w odniesieniu do okreslonych sposobow postepowania i konkretnych czynéw.
100. I tak, Katechizm Kosciota Katolickiego najpierw stwierdza, iz "w dziedzinie gospodarczej nakaz poszanowania
ludzkiej godnosci oznacza, ze nalezy praktykowac cnot¢ umiarkowania, aby ograniczaé¢ przywigzanie do dobr tego
$wiata; cnote sprawiedliwosci, aby respektowac prawa blizniego i odda¢ mu to, co mu si¢ nalezy; cnote solidarnosci
- w mySl zlotej zasady i na wzor wielkoduszno$ci Chrystusa, ktory  bedac bogaty , dla nas stal si¢ ubogi, aby nas
ubostwem swym ubogaci¢ (2 Kor 8, 9)"157. Nastgpnie Katechizm wymienia zachowania i czyny, ktore
sprzeciwiajg si¢ ludzkiej godnosci: kradziez, umyslne przetrzymywanie rzeczy pozyczonych lub znalezionych,
oszustwo w handlu (por. Pwt 25, 13"16), niesprawiedliwe wynagradzanie za prac¢ (por. Pwt 24, 14"15; Jk 5, 4),
podnoszenie cen, z wykorzystywaniem niewiedzy lub pilnych potrzeb innych (por. Am 8, 4"6), przywlaszczanie
sobie i wykorzystywanie dla prywatnych celow dobr nalezacych do spoteczenstwa lub przedsigbiorstwa, zte
wykonywanie pracy, oszustwa podatkowe, falszowanie czekow i rachunkéw, nadmierne wydatki, marnotrawstwo
itp.158. Dalej za$ czytamy: "Sidodme przykazanie zabrania czynow i przedsigwzig¢, ktore kierujac si¢ jakakolwiek
motywacja - egoistyczng czy ideologiczna, handlowg czy totalitarna - prowadza do zniewolenia istot ludzkich, do
przestonigcia ich osobowej godnosci, do kupowania ich, sprzedawania i wymieniania, jak gdyby byty towarem.
Sprowadzanie cztowieka przemoca do roli przedmiotu uzytkowego lub zroédta dochodu jest grzechem przeciwko jego
godnosci i fundamentalnym prawom. Sw. Pawet nakazywat chrzescijanskiemu panu, aby traktowat niewolnika-
chrzeécijanina  juz nie jako niewolnika, lecz (...) jako brata (...) w Panu (Flm 16)"159.
101. W odniesieniu do dziedziny polityki nalezy podkresli¢, ze uczciwos¢ w kontaktach migdzy rzadzacymi a
rzadzonymi, jawno$¢ w administracji publicznej, bezstronno$¢ w rozstrzyganiu spraw publicznych, poszanowanie
praw przeciwnikow politycznych, ochrona praw ludzi oskarzonych w procesach i sagdach doraznych, sprawiedliwe i
uczciwe wykorzystanie pieni¢dzy publicznych, odrzucenie niegodziwych metod zdobywania, utrzymywania i
poszerzania wladzy za wszelka ceng - to zasady, ktore znajduja swe najglebsze zrodlo, a jednoczesnie uzasadnienie
wartos$ci osoby, w transcendentnej wartosci osoby i w obiektywnych nakazach moralnych, dotyczacych
funkcjonowania panstw160. Gdy zasady te nie sg przestrzegane, zanika sam fundament politycznego wspotistnienia,
a cale zycie spoteczne wystawiane jest stopniowo na ryzyko, zagrozenie i rozktad (por. Ps 14 [13], 3"4; Ap 18, 2"3.
9"24). Po upadku w wielu krajach ideologii, ktore wigzaly polityke z totalitarng wizja Swiata - przede wszystkim
marksizmu - pojawia si¢ dzisiaj nie mniej powazna grozba zanegowania podstawowych praw osoby ludzkiej i
ponownego wchionigcia przez polityke nawet potrzeb religijnych, zakorzenionych w sercu kazdej ludzkiej istoty: jest
to grozba sprzymierzenia si¢ demokracji z relatywizmem etycznym, ktory pozbawia zycie spotecznosci cywilnej
trwatego moralnego punktu odniesienia, odbierajac mu, w sposob radykalny, zdolno$¢ rozpoznawania prawdy. Jesli
bowiem "nie istnieje zadna ostateczna prawda, bedaca przewodnikiem dla dziatalnosci politycznej i nadajaca jej



kierunek, tatwo o instrumentalizacj¢ idei i przekonan dla celow, jakie stawia sobie wladza. Historia uczy, ze
demokracja bez wartosci tatwo si¢ przemienia w jawny lub zakamuflowany totalitaryzm"161.
Tak wigc w kazdej dziedzinie zycia osobistego, rodzinnego, spotecznego i politycznego moralnosc¢ - oparta na
prawdzie 1 w niej otwierajaca si¢ na autentyczng wolno$¢ - odgrywa niepowtarzalna, niezastapiong i niezwykle
doniosta role, stuzac nie tylko pojedynczej osobie i jej wzrastaniu ku dobru, ale takze spoteczenstwu i jego
prawdziwemu rozwojowi.
Laska i postuszenstwo prawu Bozemu
102. Takze w sytuacjach najtrudniejszych czlowiek powinien przestrzega¢ normy moralnej, aby okazac
postuszenstwo $wigtemu przykazaniu Bozemu i postapi¢ zgodnie ze swa osobowa godnoscig. Harmonia mig¢dzy
wolnos$cig a prawda na pewno wymaga niekiedy niezwyklych ofiar i trzeba za nig placi¢ wysoka ceng: moze
prowadzi¢ nawet do megczenstwa. Jak jednak dowodzi powszechne i codzienne do§wiadczenie, czlowiek doznaje
pokusy, by zniszczy¢ t¢ harmoni¢: "nie czyni¢ tego, co chce, ale to, czego nienawidze (...). Nie czyni¢ bowiem
dobra, ktérego chceg, ale czyni¢ to zlo, ktérego nie cheg" (Rz 7, 15. 19).
Co jest najgltebszym zrodlem tego wewngtrznego rozdarcia cztowieka? Rozpoczyna on swoje dzieje grzechu, gdy nie
uznaje juz Boga za swego Stworce i chce sam - w duchu calkowitej niezaleznosci - decydowac o tym, co jest dobre,
a co zte. "Tak jak Bog bedziecie znali dobro i zto" (Rdz 3, 5) - jest to pierwsza pokusa, a jej echem sg wszystkie
pokusy, ktorym cztowiek, zraniony przez grzech pierworodny, ulega jeszcze tatwiej.
Ale pokusy mozna odeprze¢, grzechow mozna unikaé, poniewaz wraz z przykazaniami Pan daje nam mozliwos$¢ ich
zachowywania: "Oczy Jego patrza na bojacych si¢ Go - On sam poznaje kazdy czyn cztowieka. Nikomu On nie
przykazal by¢ bezboznym i nikomu nie zezwolit grzeszyc¢" (Syr 15, 19"20). W okreslonych sytuacjach przestrzeganie
prawa Bozego moze by¢ trudne, nawet bardzo trudne, nigdy jednak nie jest niemozliwe. To niezmienne nauczanie
Tradycji Kosciota tak ujmuje Sobor Trydencki: "Zaden cztowiek, choé¢ usprawiedliwiony, nie moze si¢ uwazaé za
zwolnionego z przestrzegania przykazan; nikt nie powinien podzielaé¢ tego btgdnego mniemania, potgpionego przez
Ojcow, wedle ktorego przestrzeganie Bozych przykazan jest dla cztowieka usprawiedliwionego niemozliwe. Bog
bowiem nie nakazuje tego, co niemozliwe, lecz nakazujac przynagla cig, by$ czynil wszystko, co mozesz, a prosit o
to, czego nie mozesz, On za$§ pomoze ci, by§ mogl; albowiem przykazania Jego nie s cigzkie (175, 3), a
jarzmo Jego jest stodkie i brzemig lekkie (por. Mt 11, 30)"162.
103. Dzigki pomocy taski Bozej i przy wspotpracy ludzkiej wolnosci zawsze pozostaje dla cztowieka otwarta
duchowa przestrzen nadziei.
W zbawczym Krzyzu Chrystusa, w darze Ducha Swietego, w sakramentach, ktore wyplywaja z przebitego boku
Odkupiciela (por. J 19, 34), wierzacy znajduje zrodto taski i mocy, by zachowywaé zawsze, nawet wsrod
najpowazniejszych trudnosci, swigte prawo Boze. Jak powiada $w. Andrzej z Krety, samo prawo "zostalo ozywione
przez taske, 1 oddane jej na stuzbe, tworzac z nig harmonijna i plodna catos¢. I faska, i prawo zachowaly swoje cechy
bez zmian i znieksztatcen. Jednakze Bog sprawil, ze prawo, ktore przedtem byto uciazliwym obowiazkiem i
przymusem, stalo si¢ lekkim brzemieniem i zrodtem wolnosci"163.
Tylko w tajemnicy Chrystusowego Odkupienia ukryte sg "konkretne" mozliwosci cztowieka. "Byloby bardzo
powaznym btedem wyciggac (...) wniosek, ze norma, ktorej naucza Kosciot, sama w sobie jest tylko  ideatem ,
jaki nalezy nastgpnie przystosowac, uczynic¢ proporcjonalnym, odpowiednim do tak zwanych konkretnych
mozliwosci czlowieka: wedlug  bilansu roznych korzysci w tym zakresie . Jakie s3 jednak  konkretne mozliwosci
cztowieka ? I o jakim czlowieku mowa? O cztowieku opanowanym przez pozadanie, czy o cztowieku odkupionym
przez Chrystusa? Bowiem chodzi wiasnie o to: o rzeczywisto$¢ odkupienia dokonanego przez Chrystusa. Chrystus
nas odkupil! Znaczy to, ze obdarzyt nas mozliwoscia realizacji catej prawdy naszego istnienia; ze wyzwolil nasza
wolno$¢ spod wladzy pozadania. Skoro wiec odkupiony cztowiek wcigz grzeszy, nie §wiadczy to o niedoskonatosci
Chrystusowego aktu odkupienia, ale o woli cztowieka, chcacej wymknac¢ si¢ tasce, jaka ptynie z tego aktu.
Przykazanie Boga jest na pewno proporcjonalne do zdolnosci cztowieka, ale do zdolnosci cztowieka obdarowanego
Duchem Swietym; cztowieka, ktory nawet jesli zgrzeszyt, zawsze moze otrzymaé przebaczenie i cieszy¢ sig
obecnosciag Ducha Swigtego"164.
104. W tym kontekscie otwiera si¢ odpowiednia przestrzen dla Bozego Mitosierdzia wobec grzechu cztowieka, ktory
si¢ nawraca, oraz dla wyrozumialosci wobec ludzkiej stabosci. Ta wyrozumiato$¢ nie oznacza nigdy znieksztalcenia
ani zafalszowania miary dobra i zta w celu dostosowania jej do okolicznosci. Podczas gdy bardzo ludzka jest
postawa czlowicka, ktory zgrzeszywszy uznaje swa stabos$¢ 1 prosi o przebaczenie winy, to nie sposob zgodzi¢ si¢ z
rozumowaniem kogos, kto z wlasnej stabosci czyni kryterium prawdy o dobru, tak ze moze czuc¢ si¢
usprawiedliwiony przez samego siebie bez uciekania si¢ do Boga i Jego mitosierdzia. Tego rodzaju postawa
prowadzi do rozktadu moralnosci catego spoteczenstwa, poniewaz podaje w watpliwos¢ obiektywno$¢ prawa
moralnego w ogole i neguje absolutny charakter moralnych zakazow, dotyczacych okreslonych czynow ludzkich, a
ostatecznie wprowadza zamet w dziedzing wszelkich sadow o wartoSciach.
Nalezy raczej przyja¢ przestanie ewangelicznej przypowiesci o faryzeuszu i celniku (por. Lk 18, 9"14). Celnik
moglby moze znalez¢ jakie$ usprawiedliwienia dla popetnionych grzechow, ktore zmniejszatyby jego
odpowiedzialnos¢. Jednak w swojej modlitwie nie wspomina o nich, ale wyraza wtasng niegodnos¢ wobec
nieskonczonej $wigtosci Boga: "Boze, miej lito§¢ dla mnie, grzesznika!" (Lk 18, 13). Faryzeusz natomiast



usprawiedliwit si¢ sam, znajdujac by¢ moze jakies wytlumaczenie dla swoich uchybien. Stajemy w ten sposéb wobec
dwodch odmiennych postaw sumienia spotykanych u ludzi wszystkich czaséw. Celnik stanowi przyktad sumienia
"skruszonego", ktore jest w pelni §wiadome swojej natury i swoich niedostatkow - jakiekolwiek moglyby by¢ ich
subiektywne usprawiedliwienia - widzi potwierdzenie tego, ze potrzebuje odkupienia. Faryzeusz natomiast, to
przyktad sumienia "zadowolonego z samego siebie", zywiacego ztudzenie, ze moze przestrzega¢ prawa bez pomocy
taski i przekonanego, ze nie potrzebuje mitosierdzia.

105. Wszyscy musza zachowac wielka czujnos¢, aby nie przesigkna¢ postawa faryzejska, ktora stara si¢ usunac z
sumienia $wiadomos$¢ wlasnych ograniczen i grzechow, i ktorej wyrazem sa dzi§ proby przystosowania normy
moralnej do wlasnych mozliwosci i interesow albo wrecz odrzucenia samego poj¢cia normy. Natomiast uznanie
"dysproporcji" mi¢dzy prawem a ludzkimi mozliwos$ciami, to znaczy mozliwosciami samych tylko sit moralnych
cztowieka pozostawionego samemu sobie, rozpala pragnienie taski i przygotowuje na jej przyjecie. "Ktdz mnie
wyzwoli z ciata, [co wiedzie ku] tej §mierci?" - pyta apostot Pawel. I odpowiada wyznaniem pelnym radosci i
wdzigcznosci: "Dzigki niech bgda Bogu przez Jezusa Chrystusa, Pana naszego" (Rz 7, 24).

Taka sama swiadomo$¢ wyraza modlitwa §w. Ambrozego z Mediolanu: "Nic nie jest wart cztowiek, jesli Ty go nie
nawiedzasz. Nie zapominaj o tym, kto staby, pamigtaj, ze uczynites mnie z prochu. Jakze bedg mogt wytrwac, jesli
Ty nie patrzysz na mnie bezustannie, by stwardniala ta glina i by moja moc ptyne¢ta z Twojego oblicza? Gdy skryjesz
swe oblicze, wszystko marnieje (por. Ps 104 [103], 29): jesli na mnie patrzysz, biada mi! Nie znajdziesz we mnie nic
innego, jak tylko brud wystepkow; nie jest dobrze ani by¢ porzuconym, ani by¢ widzianym, poniewaz gdy jestesSmy
ogladani, budzimy niesmak. Mozemy wszakze twierdzi¢, ze Bog nie odrzuca tych, ktorych widzi, poniewaz
oczyszcza tych, na ktorych patrzy. Przed Jego obliczem ptonie ogien, ktory pozera wing (por. J1 2, 3)"165.
Moralno$¢ a nowa ewangelizacja

106. Ewangelizacja jest najwigkszym i najbardziej porywajacym wyzwaniem, wobec ktorego Kosciot staje od
poczatku swego istnienia. Rzeczywistym zrodlem tego wyzwania sg nie tyle rozne sytuacje spoleczne i kulturowe, z
jakimi styka si¢ on w dziejach, ile nakaz Jezusa Chrystusa zmartwychwstalego, okreslajacy sama racj¢ istnienia
Kosciota: "Idzcie na caty $wiat i gloScie Ewangeli¢ wszelkiemu stworzeniu!" (Mk 16, 15).

Jednakze moment historyczny, ktory obecnie przezywamy, a w kazdym razie przezywaja go liczne narody, stanowi
wielkie wezwanie do "nowej ewangelizacji", to znaczy do gloszenia Ewangelii zawsze nowej i zawsze niosacej
nowo$¢; do ewangelizacji, ktora musi by¢ prowadzona "z nowa gorliwos$cia, nowymi metodami i z zastosowaniem
nowych §rodkow wyrazu"166,

Dechrystianizacja, dotykajaca bolesnie cate narody i spotecznosci, w ktorych niegdys kwitla wiara i zycie
chrzescijanskie, nie tylko powoduje utratg wiary lub w jakis$ sposob pozbawia ja znaczenia w zyciu, ale nieuchronnie
prowadzi tez do rozktadu i zaniku zmystu moralnego: do zatarcia si¢ $wiadomosci niepowtarzalnego charakteru
moralno$ci ewangelicznej, jak i usunigcia w cien fundamentalnych zasad i wartosci etycznych. Rozpowszechnione
dzisiaj szeroko tendencje subiektywistyczne, utylitarystyczne i relatywistyczne przedstawiane sa nie tylko jako
postawy pragmatyczne czy elementy obyczaju, ale jako postawy teoretycznie ugruntowane, domagajace si¢ petnego
uznania kulturowego i spotecznego.

107. Ewangelizacja - a tym samym "nowa ewangelizacja" - jest rOwniez przepowiadaniem i propozycja okreslonej
moralno$ci. Sam Jezus, gloszac Krolestwo Boze i swoja zbawcza mitosé, wzywat do wiary 1 do nawrdcenia (por. Mk
1, 15). Piotr natomiast, a wraz z nim inni Apostotowie, gltoszac zmartwychwstanie Jezusa z Nazaretu, proponuja
nowy sposob zycia - "drogg", ktora trzeba i8¢, aby by¢ uczniem Zmartwychwstatego (por. Dz 2, 37"41; 3, 17"20).
Tak jak w dziedzinie prawd wiary, a bardziej jeszcze wowczas, gdy ukazuje fundamenty i tre$¢ chrzescijanskiej
moralnos$ci - nowa ewangelizacja ujawnia swa autentycznosc¢ i rOwnoczesnie wyzwala caty swoj dynamizm misyjny,
jesli dokonuje si¢ nie tylko przez dar stowa gloszonego, ale takze przez dar stowa przezywanego, to znaczy przez
swiadectwo zycia. Zwlaszcza §wicto$é, jasniejaca w zyciu wielu cztonkow Ludu Bozego, skromnych i czesto
ukrytych przed oczami ludzi, to najprostsza i najbardziej pociagajaca droga, na ktorej mozna bezposrednio
doswiadczy¢, jak pigkna jest prawda, jak wyzwalajaca moc ma mitos¢ Boza i jaka jest warto$¢ bezwarunkowej
wierno$ci wobec wszystkich wymogow prawa Panskiego, nawet w najtrudniejszych okoliczno$ciach. Dlatego
Kosciol, stosujac madre zasady swej pedagogii moralnej, zawsze zachecal wierzacych, aby w postaciach §wietych
mezezyzn i kobiet, a zwlaszcza w Dziewiczej Matce Boga, "taski pelnej" 1 "najswigtszej", szukali i znajdowali wzor,
moc i rados¢ zycia zgodnego z przykazaniami Bozymi i z ewangelicznymi btogostawienstwami.

Zycie $wietych, odblask dobroci Boga - Tego, ktory "jeden tylko jest Dobry" - nie jest tylko prawdziwym wyznaniem
wiary i zachetg do przekazywania jej innym, ale takze uwielbieniem Boga i Jego nieskoficzonej §wietosci. Zycie w
$wigtosci pozwala zatem w pelni wyrazi€ i zrealizowaé potrdjne i zarazem jedyne munus propheticum, sacerdotale et
regale, ktore kazdy chrzesécijanin otrzymuje w darze, gdy przez chrzest odradza si¢ "z wody i z Ducha" (J 3, 5). Jego
zycie moralne ma walor "rozumnej stuzby Bozej" (Rz 12, 1; por. Flp 3, 3), ktora wyplywa i bierze moc z tego
niewyczerpanego zrodla swigtosci i uwielbienia, jakim sa Sakramenty, zwlaszcza Eucharystia. Uczestniczac bowiem
w ofierze Krzyza, chrzescijanin dostgpuje udzialu w ofiarnej mitosci Chrystusa i zostaje uzdolniony oraz
zobowiagzany do okazywania tejze mitoSci w zyciu poprzez wszystkie swoje postawy i czyny. W zyciu moralnym
objawia si¢ i urzeczywistnia takze krolewska postuga chrzescijanina: im bardziej jest on postuszny - z pomoca taski -
nowemu prawu Ducha Swigtego, tym bardziej wzrasta w wolnosci, do ktorej jest powolany poprzez postuge prawdy,



mitosci 1 sprawiedliwosci.

108. Zrédtem nowej ewangelizacji oraz nowego zycia moralnego, ktére on gtosi i wzbudza, przynoszac owoce
$wigtosci 1 misyjnosci, jest Duch Chrystusa, zasada i moc owocnej postugi §wigtej Matki Kosciota. Przypomina o
tym Pawel VI: "Nigdy nie moze zaistnie¢ przepowiadanie bez pomocy Ducha Swigtego"167. Duchowi Jezusa,
przyjetemu przez pokorne i ulegte serce wierzacego, zawdzigczamy zatem rozkwit chrzescijanskiego zycia
moralnego i §wiadectwo $wietosci, widoczne w wielkiej roznorodnosci powotan, daréw i urzgdoéw oraz stanow i
zyciowych sytuacji: Duch Swiety - jak podkreslat juz Nowacjan, wyrazajac w ten sposob autentyczng wiare Kosciota
- "jest Tym, ktory napetnit megstwem dusze i umysty uczniow, odstonit przed nimi ewangeliczne tajemnice, rozjasnit
w nich zrozumienie spraw Bozych; przez Niego umocnieni, nie Igkali si¢ znosi¢ wigzienia ani kajdanow dla imienia
Panskiego; przeciwnie, za nic mieli moce i udreki tego $wiata, zostali bowiem przez Niego uzbrojeni i utwierdzeni,
noszac w sobie dary, ktorymi nie sam Duch obdarza Koscidt i zsyta je niczym klejnoty Oblubienicy Chrystusowe;.
To On bowiem wzbudza w Kosciele prorokow, udziela wiedzy nauczycielom, kaze mowic jezykom, dokonuje cudow
i uzdrowien, spetnia wielkie dziela, udziela umiej¢tnosci rozeznawania duchow, przydziela zadania rzadzacym, stuzy
rada, rozdaje i faczy w harmonijng calo$¢ wszelkie inne charyzmaty, a tym samym czyni Kosciot Panski catkowicie
doskonatym wszedzie i we wszystkim"168.

W tym zywym kontek$cie nowej ewangelizacji, zmierzajacej do rozbudzenia i umocnienia "wiary, ktora dziala przez
mito$é" (Ga 5, 6), oraz w powigzaniu z dzietem Ducha Swigtego mozemy teraz zrozumieé, jaka role odgrywa w
Kosciele, wspdlnocie wierzacych, refleksja o zyciu moralnym, ktora ma rozwija¢ teologia, jak rowniez mozemy
przedstawic¢ misj¢ i odpowiedzialno$¢ wlasciwa teologom moralistom.

Postuga teologéw moralistow

109. Do ewangelizacji i do dawania zyciem $wiadectwa wiary powotany jest caty Kosciol, ktory stat si¢
uczestnikiem munus propheticum Chrystusa Pana, gdy otrzymat dar Jego Ducha. Dzigki nieustannej obecnosci w
nim Ducha Prawdy (por. J 14, 16"17) "ogét wiernych, majacych namaszczenie od Swigtego (por. 1J 2, 20. 27), nie
moze zbtadzi¢ w wierze i t¢ szczego6lng swoja wlasciwos¢ ujawnia przez nadprzyrodzony zmyst wiary caltego ludu,
gdy poczynajac od biskupow, az po ostatniego z wiernych swieckich ujawnia on swa powszechng zgodno$¢ w
sprawach wiary i obyczajow"169,

Aby wypetniaé¢ swa prorocka misje, Kosciot musi nieustannie rozbudzac i "rozpalac¢" w sobie zycie wiary (por. 2 Tm
1, 6), przede wszystkim poprzez coraz glebsza refleksje, podejmowang pod kierownictwem Ducha Swigtego nad
tres$cig samej wiary. Wiasnie tej "wierze szukajacej zrozumienia" stuzy w konkretny sposob "powotanie" teologa w
Kosciele: "Posrod powotan wzbudzanych przez Ducha Swigtego w Kosciele - czytamy w Instrukcji Donum veritatis -
wyrdznia si¢ powotanie teologa, ktorego szczegdlnym zadaniem jest zdobywanie, w tacznos$ci z Magisterium, coraz
glebszego rozumienia Stowa Bozego, zawartego w natchnionym Pismie Swigtym i przekazanego przez zywa
Tradycje¢ Kosciota. Wiara ze swej natury dazy do zrozumienia, ona bowiem objawia cztowiekowi prawdg o jego
przeznaczeniu i drogg do jego osiggnigcia. Nawet jesli wyrazenie w stowach prawdy objawionej przekracza nasze
mozliwosci 1 jesli nasze pojgcia sa niedoskonale wobec jej wielkosci, ktora ostatecznie jest niezglebiona (por. Ef 3,
19), to jednak dla rozumu, b¢dacego danym przez Boga narz¢dziem poznawania prawdy, stanowi ona zaproszenie do
wejscia w jej Swiatto, ktore umozliwi zrozumienie, przynajmniej w jakiej§ mierze, tego, w co uwierzyt. Teologia
jako nauka, ktora odpowiadajac na wezwanie prawdy, poszukuje zrozumienia wiary, pomaga Ludowi Bozemu w
uzasadnieniu nadziei wobec tych wszystkich, ktorzy tego si¢ domagaja, zgodnie z zaleceniem apostolskim (por. 1 P
3, 15)"170.

Dla okreslenia tozsamosci teologii, a w konsekwencji takze dla wypetnienia wtasciwej jej misji, istotne jest uznanie
jej glebokiej wigzi z Kosciolem, z jego tajemnica, jego zyciem i misja: "Teologia to nauka eklezjalna, poniewaz
rozwija si¢ w Kosciele i na niego oddziatuje. (...) Stuzy Kosciotowi, winna zatem czu¢ si¢ dynamicznie wigczona w
misj¢ Kosciota, zwlaszcza w jego misj¢ prorocka"171. Ze wzgledu na swa natur¢ i dynamike autentyczna teologia
moze dojrzewacé i rozwijaé si¢ jedynie poprzez szczere i odpowiedzialne uczestnictwo w zyciu Kosciota i przez
"przynaleznos$¢" do niego jako do "wspodlnoty wiary", podobnie jak dla tegoz Kosciota i dla jego zycia w wierze
przeznaczone sg owoce teologicznych poszukiwan i refleksji.

110. Wszystko, co zostato powiedziane o teologii w ogdlnosci, mozna i nalezy powtdrzy¢ w odniesieniu do teologii
moralnej, rozumianej jako odr¢bna dziedzina naukowej refleksji nad Ewangelig jako darem i przykazaniem nowego
zycia, nad zyciem "prawdziwie w mitosci" (Ef 4, 15), nad zyciem Kosciota w $wigtosci, w ktorym jasnieje prawda o
dobru doprowadzonym az do doskonatosci. Nie tylko dziedzina prawd wiary, ale takze nierozerwalnie z nig zwigzana
dziedzina moralno$ci stanowi przedmiot interwencji Magisterium Ko$ciota, ktérego zadaniem "jest rozstrzyganie,
poprzez wigzace sumienia wiernych sady normatywne, ktore dziatania ze swej natury sg zgodne z wymogami wiary i
przyczyniaja si¢ do jej ukazania w zyciu, ktore zas sa z nimi sprzeczne z powodu ich wewnetrznego zta"172. Gloszac
przykazania Boze i mito$¢ Chrystusa, Magisterium Kosciota poucza wiernych takze o szczegétowych i treSciowo
okreslonych nakazach i zada od nich, by uwazali je w sumieniu za moralnie obowiazujace. Wypetnia rowniez
doniosta misj¢ czuwania, ostrzegajac wiernych przed ewentualnymi btgdami, jakie im zagrazaja - cho¢by tylko
posrednio - gdy ich sumienie nie potrafi uznac stusznosci i prawdy zasad moralnych, ktérych naucza Magisterium.
W t¢ misj¢ wlaczone jest tez specyficzne zadanie tych, ktorzy z mandatu prawomocnych pasterzy nauczaja teologii
moralnej w Seminariach i na Wydziatach Teologicznych. Spoczywa na nich powazny obowiazek pouczania wiernych



- zwlaszcza przysztych duszpasterzy - o wszystkich przykazaniach i normach praktycznych, ktore Kosciot
autorytatywnie ogtaszal73. Cho¢ czysto ludzka argumentacja przedstawiana przez Magisterium moze si¢ okazac
ograniczona, zadaniem teologéw moralistow jest poszukiwanie coraz glebszych rozumowych uzasadnien dla jego
nauczania, przekonywanie o shusznosci jego nakazoéw oraz o ich waznosci poprzez ukazywanie ich wzajemnych
powiazan oraz ich odniesienia do ostatecznego celu cztowiekal 74. Teologowie moralisci maja wyktada¢ doktryne
Kosciota i wypelnia¢ swoja postuge tak, by dawac przyktad lojalnej akceptacji - wewngtrznej i zewngtrzne;j -
nauczania Magisterium zaréwno w dziedzinie dogmatu, jak i moralnoscil75. Jednoczac sity we wspotpracy z
hierarchicznym Magisterium, teologowie winni dazy¢ do coraz petniejszego naswietlenia podstaw biblijnych,
znaczen etycznych oraz motywacji antropologicznych, ktore stanowia podtoze gtoszonej przez Kosciot doktryny
moralnej 1 wizji cztowieka.

111. Postuga, do ktorej powotani sa dzi$ teologowie moralisci, ma pierwszorz¢dne znaczenie nie tylko dla zycia i
misji Kosciota, ale takze dla spoteczenstwa i ludzkiej kultury. Zachowujac $cista i niezb¢dna wigz z teologia biblijna
i dogmatyczna, maja oni w swej naukowe;j refleksji podkreslac "aspekt dynamiczny moralnosci, to znaczy poswigcic
szczegodlng uwage odpowiedzi, jakiej na Boze wezwanie winien udzieli¢ czlowiek w procesie swego wzrastania w
mitosci, w tonie zbawczej wspolnoty. W ten sposob teologia moralna zyska wewnetrzny wymiar duchowy,
uwzgledniajac potrzebe rozwoju imago Dei, ukrytego w cztowieku oraz prawa procesu duchowego, opisanego przez
chrzescijanska ascetyke i mistyke"176.

Teologia moralna i jej nauczanie stoja dzi§ niewatpliwie wobec szczegdlnych trudnosci. Skoro moralnos¢ Kosciota
musi mie¢ wymiar normatywny, nie moze sprowadzac teologii moralnej do rzedu dyscypliny wiedzy uksztaltowanej
wylacznie w kontekscie tak zwanych nauk o czlowieku. Podczas gdy te ostatnie zajmuja si¢ moralnoscia jako
zjawiskiem historycznym i spolecznym, teologia moralna - cho¢ musi oczywiscie wykorzystywac¢ nauki
humanistyczne i przyrodnicze - to jednak nie moze by¢ podporzadkowana bez reszty wynikom obserwacji naukowej
Iub analizy fenomenologicznej. W rzeczywistosci przydatno$¢ nauk humanistycznych dla teologii moralnej nalezy
zawsze ocenia¢ w $wietle podstawowego pytania: co jest dobrem, a co ztem? Co czyni¢, aby osiagnac zycie
wieczne?

112. Teolog moralista musi zatem dokonywa¢ wnikliwego rozeznania w kontekscie wspotczesnej kultury o
przewadze naukowej i technicznej, narazonej na niebezpieczenstwo relatywizmu, pragmatyzmu i pozytywizmu. Z
teologicznego punktu widzenia zasady moralne nie sg uzaleznione od momentu historycznego, w ktorym zostaja
odkryte. Fakt, ze niektorzy wierzacy nie stosujg si¢ w swoim postgpowaniu do pouczen Magisterium lub tez blednie
uwazaja, ze s3 moralnie poprawne pewne dziatania, ktére ich Pasterze uznali za sprzeczne z prawem Bozym, nie
moze stanowi¢ uzasadnienia dla odrzucenia prawdziwosci norm moralnych nauczanych przez Kosciot.
Formulowanie zasad moralnych nie nalezy do kompetencji metod wtasciwych naukom szczegdétowym. Nie negujac
wartos$ci tych metod, ale nie zaciesniajac tez do nich swojej perspektywy, teologia moralna - wierna
nadprzyrodzonemu zmystowi wiary - rozpatruje przede wszystkim duchowy wymiar ludzkiego serca i jego
powotanie do Boskiej mitosci.

Podczas gdy nauki humanistyczne, podobnie jak wszystkie nauki doswiadczalne, rozwijaja empiryczne i statystyczne
pojecie "normalno$ci”, to wiara naucza, ze tego rodzaju normalno$¢ zawiera w sobie $lady upadku cztowieka, jego
odejscia od pierwotnego stanu - to znaczy, ze jest skazona przez grzech. Tylko wiara chrzeécijanska wskazuje
cztowiekowi drogg powrotu "do poczatku" (por. Mt 19, 8) - droge, ktora czgsto bardzo rdzni si¢ od drogi normalnosci
empirycznej. W tym sensie nauki humanistyczne, mimo wielkiej wartosci wiedzy, ktora zgromadzily, nie moga
zosta¢ uznane za najwazniejsze wskazniki norm moralnych. To Ewangelia odstania pelng prawdg o cztowieku i jego
zyciu moralnym i w ten sposob o$wieca i napomina grzesznikow, gltoszac im mitosierdzie Boga, ktory dziata
nieustannie, by uchroni¢ ich zaréwno przed utrata nadziei na to, ze zdotaja poznac i zachowac prawo Boze, jak
rowniez przed falszywym przekonaniem, ze zdotaja zbawi¢ si¢ bez zastugi. Bog przypomina im tez o radosci
przebaczenia, ktére jako jedyne moze da¢ im moc, by w prawie moralnym rozpoznali wyzwalajaca prawde, taske
nadziei, droge Zycia.

113. Nauczanie doktryny moralnej oznacza $wiadome podjecie si¢ tych zadan intelektualnych, duchowych i
pastoralnych. Dlatego na teologach moralistach, ktorzy przyjmuja misj¢ nauczania doktryny Kosciota, cigzy
powazny obowiazek takiego wychowywania wiernych, by byli zdolni do rozeznania moralnego, dazyli do
prawdziwego dobra i z ufnoscia szukali pomocy w tasce Bozej.

Podczas gdy zgodnos¢ lub réznice opinii moga stanowi¢ normalny przejaw zycia publicznego w systemie demokracji
przedstawicielskiej, to nauka moralna z pewnoscig nie moze zaleze¢ od przestrzegania okreslonej procedury: jej tres¢
bowiem nie jest bynajmniej ustalana wedtug zasad i form wlasciwych dla rozstrzygnig¢ typu demokratycznego.
Odmiennos¢ pogladéw, wyrazana przez kontestacj¢ i polemiki w §rodkach masowego przekazu, jest sprzeczna z
eklezjalng komunig i z prawidtowa wizja hierarchicznej struktury Ludu Bozego. Sprzeciwu wobec nauczania
Pasterzy nie mozna uzna¢ ani za uprawniony wyraz chrzescijanskiej wolnosci, ani ré6znorodnos$ci daréw Ducha
Swigtego. Pasterze majg zatem obowigzek reagowaé nan w sposob zgodny z ich apostolskg misjg, to znaczy
domagac si¢, by zawsze szanowane bylto prawo wiernych do poznania nieskazonej i integralnej doktryny katolickie;j:
"Pamigtajac zawsze, ze sam takze jest czlonkiem Ludu Bozego, teolog powinien darzy¢ go szacunkiem i starac si¢ o
przekazywanie mu takiego nauczania, ktére w zaden sposob nie narusza doktryny wiary"177.



Nasza odpowiedzialnos¢ jako pasterzy

114. Odpowiedzialnos¢ za wiarg i za zgodne z wiarg zycie Ludu Bozego ciazy w sposob szczego6lny na Pasterzach i
nalezy do ich misji, jak nam przypomina Sobor Watykanski II: "Wsrod glownych obowiazkow biskupich szczegdlne
miejsce zajmuje gloszenie Ewangelii. Biskupi sa zwiastunami wiary, prowadzacymi nowych uczniow do Chrystusa i
autentycznymi, czyli upowaznionymi przez Chrystusa nauczycielami, ktorzy powierzonemu sobie ludowi glosza
prawdy wiary, aby w nie wierzyt i w zyciu je stosowat, i ktorzy w $wietle Ducha Swigtego tres¢ wiary wyjasniajg, ze
skarbca Objawienia dobywajac rzeczy stare i nowe (por. Mt 13, 52), przyczyniaja si¢ do jej owocowania i od
powierzonej sobie trzody czujnie oddalajg grozace jej btedy (por. 2 Tm 4, 1"4)"178.

Jest naszym wspolnym obowiazkiem, a przede wszystkim nasza wspolna taska, jako Pasterzy i Biskupow Kosciota,
naucza¢ wiernych tego, co prowadzi ich na droge wiodaca ku Bogu, tak jak uczynit niegdy$ Pan Jezus wobec
mtodzienca z Ewangelii. Odpowiadajac na jego pytanie: "Co dobrego mam czyni¢, aby otrzymac zycie wieczne?",
Jezus odwotat si¢ do Boga, Pana stworzenia i Przymierza; przypomniat przykazania moralne, objawione juz w
Starym Testamencie, ukazat ich ducha i ich radykalizm, wzywajac mtodzienca, by nasladowat Jego ubostwo w
pokorze i mitoéci: "Przyjdz i chodz za Mng!". Prawda tej nauki zostata przypiecz¢towana na Krzyzu we krwi
Chrystusa: w Duchu Swigtym stata si¢ nowym prawem Kosciota i kazdego chrzescijanina.

Te¢ "odpowiedz" na pytanie moralne Jezus Chrystus powierzyt w szczegdlny sposob nam, Pasterzom Kosciota,
powotanym do tego, aby uczynic¢ ja przedmiotem naszego nauczania i wypetni¢ w ten sposob nasze munus
propheticum. Zarazem nasza pasterska odpowiedzialno$¢ za chrzescijanska doktryng moralng musi si¢
urzeczywistnia¢ takze w formie munus sacerdotale: dzieje si¢ ,tak, gdy udzielamy wiernym darow taski i u§wigcenia,
aby uzdolni¢ ich do postuszenstwa wobec $wigtego prawa Bozego, i gdy wytrwata i ufng modlitwa wspieramy ich,
aby umieli sprosta¢ wymogom wiary i zy¢ zgodnie z Ewangelia (por. Kol 1, 9"12). Chrzescijanska doktryna moralna
powinna stanowic¢, zwlaszcza dzisiaj, jedna z najwazniejszych dziedzin, w ktorych mamy okazywac pasterska
czujnos¢ i sprawowac nasze munus regale.

115. Dlatego po raz pierwszy Magisterium Kosciota przedstawia tu szerzej podstawowe elementy tej doktryny,
wskazujac kryteria pasterskiego rozeznania, niezbg¢dnego przy rozwiazywaniu ztozonych i czgsto kluczowych
problemoéw praktycznych i kulturowych.

W $wietle Objawienia oraz niezmiennego nauczania Kosciota, a zwlaszcza Soboru Watykanskiego 11,
przypomniatem pokroétce istotne cechy wolnosci, podstawowe wartosci zwigzane z godnoscia osoby oraz z
prawdziwym znaczeniem jej czyndw, tak aby moc uzna¢ w postuszenstwie wobec prawa moralnego taske i znak
naszego przybrania za synéw w jedynym Synu Jezusie Chrystusie (por. Ef 1, 4"6). W szczeg6lnosci niniejsza
Encyklika zawiera oceny niektorych wspotczesnych nurtow teologii moralnej. Przedstawiam je dzisiaj w duchu
postuszenstwa stowom Pana, ktory powierzyt Piotrowi misj¢ umacniania braci (por. Lk 22, 32), aby staty si¢ one dla
nas $wiatlem i pomoca we wspoétczesnym dziele rozeznania.

Kazdy z nas wie, jak doniosta jest nauka stanowiaca centralny temat tej Encykliki, ktorg dzi$ przypomina z moca
swego autorytetu Nastgpca Piotra. Kazdy z nas jest w stanie dostrzec, jak wielkg wagg - nie tylko dla pojedynczych
0s0b, ale dla calej spotecznosci - ma ponowne stwierdzenie powszechnos$ci i niezmiennosci przykazan moralnych, a
w szczegolnosci tych, ktore bez wyjatku 1 zawsze zakazuja czynow wewngtrznie zlych.

Uznajac te przykazania, serce chrzescijanina i nasza pasterska mitos¢ idg za wezwaniem Tego, ktory "pierwszy nas
umilowal" (1 J 4, 19). Bog zada od nas, bysmy byli $wigci, jak On jest swigty (por. Kpt 19, 2), bySmy byli doskonali
- w Chrystusie - jak On jest doskonaly (por. Mt 5, 48); to przykazanie jest tak niewzruszone i wymagajace, poniewaz
znajduje oparcie w niewyczerpanej, mitosiernej mitosci Bozej (por. Lk 6, 36), a jego celem jest prowadzenie nas,
moca taski Chrystusa, ku petni zycia synéw Bozych.

116. Jako Biskupi mamy obowiazek dba¢ o wierne przekazywanie stowa Bozego. Nasza pasterska postuga kaze nam
- drodzy Wspotbracia w Biskupstwie - czuwa¢ nad wiernym przekazaniem przedstawionego tu nauczania moralnego
oraz chroni¢ wiernych, przy uzyciu stosownych srodkow, przed wszelkimi doktrynami i teoriami, ktore sprzeciwiaja
si¢ temu nauczaniu. W tym dziele korzystamy wszyscy z pomocy teologdw; jednakze poglady teologiczne nie
stanowig ani reguty, ani normy naszego nauczania. Jego autorytet, wsparty pomoca Ducha Swictego i osadzony w
komunii. cum Petro et sub Petro, ma zrédto w naszej wiernosci wierze katolickiej przejetej od Apostotow. Na nas,
jako Biskupach ciazy powazny obowiazek osobistego czuwania nad tym, by w naszych diecezjach nauczano
"zdrowej nauki" (1 Tm 1, 10) wiary i moralnosci.

Na Biskupach spoczywa szczegolna odpowiedzialnos¢ za instytucje katolickie. Zarowno gdy chodzi o struktury
duszpasterstwa rodzin czy grup spotecznych, jak i o instytucje dziatajace na polu o$wiaty i stuzby zdrowia, Biskupi
maja prawo je powolywac, uznawac oraz powierza¢ im pewne zadania; nie moga jednak nigdy czu¢ si¢ zwolnieni z
wlasnych obowigzkéw. Ich zadaniem, wypetnianym w komunii ze Stolicg Apostolska, jest przyznawanie lub w
powaznych wypadkach odbieranie miana "katolickich" szkotom179, uniwersytetom180 i szpitalom, ktére powotuja
si¢ na zwigzek z Kosciotem.

117. W sercu chrzescijanina, w najtajniejszym wngtrzu czlowieka rozbrzmiewa wciaz pytanie, ktore ewangeliczny
mtodzieniec postawil niegdy$ Jezusowi: "Nauczycielu, co dobrego mam czynié, aby otrzymac zycie wieczne?" (Mt
19, 16). Kazdy jednak musi zwroécic¢ si¢ z tym pytaniem do Nauczyciela dobrego, poniewaz tylko On moze udzieli¢
w petni prawdziwej odpowiedzi w kazdej sytuacji i w najbardziej ré6znorodnych okolicznosciach. Kiedy za$



chrzescijanie zwracaja si¢ don z pytaniem nurtujacym ich sumienia, Chrystus odpowiada stowami Nowego
Przymierza, ktore powierzyt swemu Kosciotowi. ZostaliSmy bowiem postani, aby - jak mowi o sobie Apostot -
"glosi¢ Ewangelig, i to nie w madrosci stowa, by nie zniweczy¢ Chrystusowego krzyza" (por. 1 Kor 1, 17). Dlatego
odpowiedz Kosciota na pytanie cztowieka niesie w sobie madros$¢ i moc Chrystusa ukrzyzowanego, Prawdy, ktora
nam si¢ udziela.

Gdy wigc ludzie stawiajg Kosciotowi pytania nurtujace ich sumienia, gdy w Kosciele wierni zwracaja si¢ do
Biskupow i Pasterzy, w odpowiedzi Kosciota brzmi glos Jezusa Chrystusa, glos méwiacy prawde o dobru i zhu.
Stowo wypowiedziane przez Kosciot rozbrzmiewa we wnetrzu cztowieka gtosem Boga, ktory "jeden tylko jest
Dobry" (Mt 19, 17) i jeden tylko "jest mitoscia" (1 J 4, 8. 16).

Przez namaszczenie Duchem Swictym to tagodne, ale wymagajace stowo staje si¢ dla cztowieka $wiattem i zyciem.
[ znéw u Apostota Pawta znajdujemy wezwanie do ufnosci, poniewaz "moznos¢ nasza jest z Boga. On tez sprawit,
zesmy mogli sta¢ si¢ stugami Nowego Przymierza, przymierza nie litery, lecz Ducha. (...) Pan za$ jest Duchem, a
gdzie jest Duch Panski - tam wolno$¢. My wszyscy z odstonieta twarzg wpatrujemy si¢ w jasno$¢ Panska jakby w
17"18).

Zakonczenie

Maryja - Matka Milosierdzia

118. Konczac te rozwazania powierzmy samych siebie, nasze cierpienia i radosci, zZycie moralne wierzacych i
wszystkich ludzi dobrej woli - Maryi, Matce Boga i Matce Mitosierdzia.

Maryja jest Matka Mitosierdzia, poniewaz Jezus Chrystus, Jej Syn, zostal postany przez Ojca jako objawienie
Bozego Milosierdzia (por. J 3, 16"18). Nie przyszedt, aby potepié, ale by przebaczy¢, by okaza¢ milosierdzie (por.
Mt 9, 13). Najwicksze mitosierdzie polega zas na tym, ze On jest wsrod nas i ze nas wzywa, bysSmy Go spotykali i
wraz z Piotrem wyznawali jako "Syna Boga zywego" (por. Mt 16, 16). Zaden grzech cztowieka nie moze uchyli¢
Bozego Milosierdzia, nie moze go powstrzymac przed ujawnieniem calej swej zwycigskiej mocy, jesli tylko jej
wezwiemy. Wigcej, to grzech wlasnie sprawia, ze tym wigkszym blaskiem jasnieje mitos¢ Ojca, ktory aby wykupic
niewolnika, nie oszczg¢dzit Synal81: Jego mitosierdzie jest naszym odkupieniem. Mitosierdzie to osiaga pelni¢ w
darze Ducha Swietego, ktory rodzi nowe zycie i domaga sie go. Jakkolwiek liczne i wielkie moga byé przeszkody
wzniesione przez ludzka utomnos¢ i grzech, mozliwy jest - dzigki Duchowi, ktory odnawia oblicze ziemi (por. Ps
104 [103], 30) - cud doskonatego spetnienia dobra. Ta odnowa, dajaca cztowiekowi zdolnos$¢ czynienia tego co
dobre, szlachetne i pickne, co podoba si¢ Bogu i zgodne jest z Jego wola, stanowi w pewnym sensie owoc daru
Mitosierdzia, ktére wyzwala z niewoli grzechu i daje moc, by juz wigcej nie grzeszy¢. Poprzez dar nowego zycia
Jezus czyni nas uczestnikami swojej mitosci i prowadzi nas w Duchu ku Ojcu.

119. Oto radosna prawda chrzescijanskiej wiary, ktorej zawdzigcza ona swoj glteboko ludzki charakter i swa
niezwykla prostote. Dysputy wokot nowych, ztozonych probleméw moralnych stwarzaja czasem wrazenie, ze
chrzescijanska moralno$¢ jest sama w sobie zbyt trudna, niezrozumiata i prawie niemozliwa do zrealizowania w
praktyce. To nieprawda, poniewaz moralno$¢ ta, rozumiana w kategoriach ewangelicznej prostoty, polega na
nasladowaniu Jezusa Chrystusa, na zawierzeniu Mu, na przyzwoleniu, by Jego taska nas przeksztatcata, by odnowito
nas Jego Mitosierdzie udzielane nam w komunii zycia Jego Kosciota. "Kto chce zy¢ - przypomina $w. Augustyn - ma
gdzie zy¢ i ma z czego zy¢. Niech si¢ przyblizy, niech uwierzy i pozwoli si¢ ogarnaé, aby zosta¢ ozywionym. Niech
si¢ nie odcina od jednosci cztonkoéw"182. Tak wigc istotng tres¢ moralnosci chrzescijanskiej moze zrozumie¢ - dzigki
$wiathu Ducha Swietego - kazdy cztowiek, nawet najmniej wyksztatcony, a przede wszystkim ten, kto potrafi
zachowac "prostotg serca" (por. Ps 86 [85], 11). Z drugiej strony, ta ewangeliczna prostota nie pozwala unikna¢
konfrontacji ze skomplikowang rzeczywistoscia, moze jednak prowadzi¢ do zrozumienia glebszej prawdy o niej,
poniewaz nasladowanie Chrystusa pomaga stopniowo pozna¢ zasady autentycznej moralnosci chrzescijanskie;j i
jednoczesnie przysparza zyciowej energii, aby mozna byto ja realizowaé. Magisterium Kos$ciota ma obowiazek
czuwac nad tym, by praktyka nasladowania Chrystusa rozwijata si¢ w sposob organiczny, by nic nie fatszowato ani
nie przestanialo zwigzanych z nim wymogoéw moralnych i wszystkich jego konsekwencji. Kto mituje Chrystusa,
zachowuje Jego przykazania (por. J 14, 15).

120. Maryja jest Matka Mitosierdzia takze dlatego, ze to Jej powierza Jezus swoj Kosciot i catg ludzkosé. Gdy u stop
Krzyza przyjmuje Ona Jana za syna i gdy wraz z Chrystusem prosi Ojca o przebaczenie dla tych, ktorzy nie wiedza,
co czynia (por. Lk 23, 34), w postawie doskonatej ulegtosci wobec Ducha Swigtego doswiadcza bogactwa i
powszechnosci Bozej mitosci, ktora rozszerza Jej serce i pozwala ogarna¢ nim caty rodzaj ludzki. Maryja staje si¢ w
ten sposob Matka nas wszystkich i kazdego z nas, Matka, ktora wyprasza nam Boze Mitosierdzie.

Maryja jest $wietlanym znakiem i wspanialym przyktadem Zzycia moralnego. "Samo Jej zycie jest pouczeniem dla
wszystkich" - pisze $w. Ambrozy183, ktory zwracajac si¢ do dziewic, ale majac na mysli rzeczywistos¢ dostepna dla
wszystkich, tak powiada: "Pierwsze, zarliwe pragnienie nauki budzi w nas szlachetna posta¢ nauczyciela. Ktoz za$
jest szlachetniejszy niz Matka Boza? Ktdz jasnieje mocniejszym $wiattem niz Ta, ktoéra wybrana zostala przez sama
Swiatto$¢?"184. Zyje i urzeczywistnia swoja wolnoéé¢ oddajac si¢ Bogu i przyjmujac do swego wnetrza dar Bozy.
Chroni w swoim dziewiczym tonie Wcielonego Syna Bozego az do dnia narodzin, otacza Go opicka i wychowuje,
trwa przy Nim, gdy spelnia On akt najwyzszej mitosci, jakim jest catkowita ofiara z wlasnego zycia. Przez dar z



samej siebie Maryja uczestniczy w petni w realizacji zamyshu Boga, ktory oddaje si¢ $wiatu. Przyjmujac i
rozwazajac w swym sercu wydarzenia nie zawsze dla Niej zrozumiate (por. Lk 2, 19), staje si¢ wzorem dla
wszystkich, ktorzy stuchaja stowa Bozego i zachowuja je (por. Lk 11, 28), i zastuguje na tytut "Stolicy Madrosci". Ta
Madroscia jest sam Jezus Chrystus, Odwieczne Stowo Boga, ktory objawia i doskonale wypelnia wol¢ Ojca (por. Hbr
10, 5"10). Maryja zaprasza kazdego cztowieka do przyjecia tej Madrosci. Takze do nas kieruje polecenie, ktore
podczas uczty w Kanie Galilejskiej wydata stugom: "Zrdbcie wszystko, cokolwiek wam powie" (J 2, 5).

Maryja dzieli z nami nasza ludzka kondycje, jest jednak calkowicie otwarta na dziatanie taski Bozej. Nie zaznawszy
grzechu, potrafi wspotczué z kazda staboscia. Rozumie grzesznego cztowieka i kocha go mitoscia Matki. Wtasnie ze
wzgledu na t¢ mitos¢ stoi po stronie prawdy i dzieli z Kosciotem trosk¢ o nieustanne przypominanie nakazow
moralnych - zawsze 1 wszystkim. Z tej samej przyczyny nie zgadza si¢, by grzeszny cztowiek byt oszukiwany przez
tych, ktorzy w imig¢ fatszywie rozumianej mitosci usprawiedliwialiby jego grzech, gdyz wie, ze zniweczytoby to
ofiar¢ Chrystusa, Jej Syna. Zadne rozgrzeszenie, udzielone przez pobtazliwe doktryny, takze filozoficzne czy
teologiczne, nie moze naprawde uszczgsliwi¢ czlowieka: tylko Krzyz i chwata Chrystusa zmartwychwstatego moga
da¢ pokoj jego sumieniu i obdarzy¢ zbawieniem.

O Maryjo,

Matko Milosierdzia, czuwaj nad wszystkimi,

aby nie byl daremny Krzyz Chrystusa,

aby czlowiek nie zagubil drogi dobra,

nie utracit §wiadomosci grzechu

i umiat glebiej ufa¢ Bogu

&#8222;bogatemu w mitosierdzie (Ef 2, 4),

by z wiasnej woli spetniat dobre czyny,

ktore Bog z gory przygotowat (por. Ef 2, 10)

1w ten sposob zyt

ku chwale Jego majestatu (Ef 1, 12).

W Rzymie, u Sw. Piotra, dnia 6 sierpnia 1993, w Swigto Przemienienia Panskiego, w pietnastym roku mego
Pontyfikatu.

Jan Pawet 11, papiez



